
HHÔDOÔDO, , LELE  PARADISPARADIS  SURSUR   
TTERREERRE

Le Projet Hôdo1 est un concept de société qui s’appuie sur les lois de la physique, de 
la biologie et des neurosciences pour bâtir et entretenir une Terre saine pour tous ses 
habitants.

Ce concept n’est pas un parti politique et ne devrait pas l’être, car il peut inspirer 
toute politique qui favorise la synergie consensuelle en confortant ses choix avec la 
rigueur, l’objectivité et l’humilité de la méthodologie scientifique.

Ses concepts se basent grandement sur des idées de Henri Laborit et en général sur 
la compréhension du fonctionnement de l’intelligence. 

Le  terme  Hôdo  est  une  allusion  à  la  «Terre  de  la  Récompense  (ou  de  la 
Rétribution)»,  terme  utilisé  dans  certains  courants  bouddhistes,  hōdo  ( 報 土 )  en 
japonais. Ce terme a été choisi pour indiquer que le paradis que l’on souhaite sera le 
résultat de ce que l’on fait. Pour faciliter sa traduction dans d’autres langues, l’écriture 
Hodo, sans accent, est souvent employée. D’ailleurs, cette écriture peut faire référence 
à hodós, ὁδός le chemin en grec ancien, ayant donné naissance à l’hodologie. Cette 
dernière désigne globalement la science des connexions dans les réseaux utilisée dans 
divers contextes, tous liés à l’intelligence. Heureuse coïncidence.

1 La dernière rédaction de ce projet  avant cette édition a été faite dans le site 
https://projet-hodo.org/



Table des matièresTable des matières
Hôdo, le paradis sur Terre..................................................................................................1
Préalables........................................................................................................................... 3
Naissance de Hôdo............................................................................................................. 5
Les piliers d’une société hôdonne......................................................................................7

Pose du 1er pilier, le respect...........................................................................................7
Respecter toute forme d’intelligence ainsi que son support......................................8
Respecter autrui..........................................................................................................9
Les supports de l’intelligence...................................................................................12
Et l’intelligence non humaine ?.................................................................................14

Pose du 2e pilier, la sérénité.........................................................................................16
Le droit à l’abri et à la fuite......................................................................................16
Trouver ou créer un refuge.......................................................................................16
Quel refuge, abri, chez-soi ?.....................................................................................17

Pose du 3e pilier, la synergie........................................................................................19
La synergie par le consensus ou le hasard...............................................................19

L’énergie comme monnaie universelle..............................................................................24
L’énergie omniprésente.................................................................................................24
L’énergie comme monnaie ?..........................................................................................26
Un système juste...........................................................................................................27

L’indépendance géopolitique.....................................................................................27
Le revenu universel...................................................................................................27
Une rémunération juste pour tous............................................................................28

La maîtrise écologique de l’énergie..............................................................................29
Le travail écologique.................................................................................................30
Le coût des dépenses énergétiques de production...................................................31
Les valeurs intrinsèques...........................................................................................32
Illustration du modèle...............................................................................................33
Un système équitable................................................................................................35

Être Hôdon.......................................................................................................................41
Être modérateur........................................................................................................... 41
Être créateur d’idées....................................................................................................42
Une éducation hôdonne................................................................................................42

Le mot de la fin.................................................................................................................44

2



PPRÉALABLESRÉALABLES
Je  suis  un  INTP  (introversion,  intuition,  thinking,  perceiving).  C’est  l’un  des  4 types  du 

tempérament rationnel des 16 types psychologiques du MBTI (Myers Briggs Type Indicator) qui 
est  un  modèle  et  outil  d’évaluation  de  la  personnalité.  Il  est  basé  sur  une  théorie  de  Jung, 
controversée  aujourd’hui.  Il  n’empêche  que  je  trouve  que  cette  caractérisation  semble  me 
correspondre parfaitement. Un INTP n’est ni un leader, ni un Superman, mais c’est un chercheur.

Je suis un penseur qui analyse les idées avec l’âme du physicien que j’étais au départ. Ensuite, 
j’y ajoutai l’analyse du point de vue de l’informaticien que j’allais devenir, qui au départ, travaillait 
sur les complexes calculs des avalanches de rayons cosmiques. Au fil du temps, l’informatique est 
devenue mon métier par nécessité. J’ai abordé divers domaines, tels que les mathématiques, le 
temps réel et la gestion de systèmes, souvent, au début, en tant que pionnier.

En parallèle, j’ai toujours été passionné par les merveilles de la vie, dont l’intelligence. Depuis 
longtemps,  j’étudie  la  psychologie  et  Pierre  Daco2 fut  mon premier  flambeau.  Plus  tard  à  la 
découverte de Henri Laborit, je me suis intéressé aux progrès de la neurobiologie amplement 
explicités par Bruno Dubuc3.

Convaincu de la puissance du cerveau sur nos relations sociales, j’ai imaginé un projet visant à 
promouvoir une plus grande synergie et une plus grande sérénité en commençant par respecter 
toute forme d’intelligence. Toute forme d’intelligence est le terme que j’ai choisi pour dépasser 
tous les préjugés passés et hélas encore à venir concernant l’intelligence d’autrui. Et, en même 
temps, il est de plus en plus urgent de mieux respecter la nature en analysant soigneusement le 
coût de chaque action, sans se laisser bercer par des pseudo-vérités idéologiques.

J’ai décidé de créer mon propre «wiki» pour partager mes idées. Cependant, mon expérience 
en informatique m’a fait prendre conscience des risques de piratage et d’utilisation malveillante 
ou haineuse. Pour cette raison, mon site est en lecture seule. Je cherche cependant un autre 
moyen  de  partager  mes  idées  et  d’encourager  les  commentaires  et  critiques  positives.  La 
perfection  n’existe  pas,  mais  la  collaboration  peut  apporter  un  éclairage  supplémentaire.  Je 
pensais, et j’espère encore que Facebook serait le moyen. Mais, vu le nombre d’écoutes et de 
suivis, il me faut trouver une autre voie : publier sur papier ou en livrel.

Tous les amis du Projet Hôdo, peuvent le traduire et le publier. Je travaille en «Copyleft», tout 
comme pour mes romans de SF allégoriques. Ces derniers, voulaient diffuser l’humanisme de H. 
Laborit au travers de contes de science fiction. Tous les amis du Projet Hôdo peuvent le traduire 
et  le  publier.  Je  travaille  en copyleft,  tout  comme pour  mes romans de SF allégoriques.  Ces 
derniers voulaient diffuser l’humanisme de H. Laborit au travers de contes de science-fiction. J’ai 
choisi l’anticipation comme scène théâtrale pour ne pas tomber dans les pièges qui tout de suite 
pourrait  faire  allusion  à  un  contemporain  désigné  comme  blâmable.  Cela  poserait 
automatiquement  des  œillères  qui  empêcheraient  le  lecteur  de  voir  tous  les  détails  et  les 
circonstances entourant le déroulement et l’aboutissement des quêtes de synergies. Mes neuf 
romans officiellement publiés sont décrits sur mon site https://projet-hodo.org/Synoptique.html.

2 Pierre Daco est un psychothérapeute belge. Convaincu de l’utilité de la psychothérapie pour aider les gens à 
mieux vivre, il écrivit plusieurs livres dont «Les Prodigieuses Victoires de la psychologie moderne», en 1960 aux 
Éditions Marabout.

3 Détenteur d’une maîtrise en neurobiologie de l’Université de Montréal, Bruno Dubuc est vulgarisateur 
scientifique. Depuis 2002, il anime le site web «Le cerveau à tous niveaux» (https://lecerveau.mcgill.ca), une 
référence tant auprès du milieu scientifique que du grand public. En 2024, il a publié le livre «Notre cerveau à 
tous les niveaux. Du Big Bang à la conscience sociale» (Écosociété, https://livre.blog-lecerveau.org )

3



4



NNAISSANCEAISSANCE  DEDE H HÔDOÔDO
Le projet Hôdo n’est pas né du jour au lendemain. Il s’est préparé depuis très longtemps sans 

que je le voie venir.
Ses racines remontent à mon enfance. Je m’extasiais devant les curiosités du sol en découvrant 

ses  pierres  brillantes  aux  formes  parfois  curieuses,  comme  celle  du  quartz.  Et  ces  choses 
brillantes, la nuit dans le firmament, attiraient aussi mon regard. Ces étoiles ou ces planètes 
rapidement prirent une place dans mon esprit. Je reconnaissais mon signe, le scorpion, et surtout 
la Croix du Sud, ma boussole, car elle me guida toute ma jeunesse, puis dans mes premières 
activités professionnelles vécues dans l’hémisphère sud.

Mais, en même temps que je m’émerveillais pour ces bijoux de l’univers et que j’essayais de 
découvrir  ce que cela cachait  derrière,  je  me demandais  pourquoi  cela n’intéressait  pas mes 
compagnons de classe. Je venais de mettre mon doigt dans le premier engrenage : à quoi pense la 
personne en face de moi ? Pourquoi ? Comment ? Comment le saurais-je ? Qu’est-ce qui prouve 
que, dans sa tête, ce que je crois être rouge l’est aussi pour lui de la même manière, même si cela 
porte le même nom.

Cette curiosité sur l’intelligence m’a conduit sur plusieurs pistes. Pierre Daco, Henri Laborit, 
Robert-Vincent Joule ont été mes premiers maîtres en la matière. Même l’IA m’intéressait, car je 
la considérais au départ comme un «modèle» expérimental pour nous aider à comprendre cette 
merveille qu’est l’intelligence, et non seulement celle des humains.

Comprendre d’autres intelligences fut la première étincelle qui donna naissance au premier 
pilier du projet Hôdo.

Cette intelligence est la pièce maîtresse pour comprendre l’Univers dans lequel nous vivons. 
C’est en obéissant aux lois de Dame Nature et non aux idéologies de toutes origines que l’on 
arrivera à progresser. L’humain n’est pas fait pour voler, pourtant il vole. C’est en acceptant les 
lois  de  la  pesanteur,  que  cet  humain  a  pu  prendre  son  essor  dans  les  airs.  C’est  cet  esprit 
scientifique qui guidera l’esprit hôdon.

Le projet Hôdo, c’est concevoir l’art de vivre ensemble, d’une manière scientifique, objective et 
neutre, d’une manière consensuelle, comme les chercheurs ont l’habitude entre eux, quels que 
soient leurs opinions et leurs environnements.

Néanmoins,  l’esprit  de la méthode scientifique ne doit  pas être confondu avec «La Vérité» 
incontestable parce que «scientifique», car la connaissance, la science, est toujours en évolution. 
De plus, les scientifiques étant eux-mêmes des humains, ils ne sont pas à l’abri de l’erreur. Donc, 
ceux qui veulent prendre la science en otage risquent d’être aussi fanatiques que ceux qu’ils 
combattent.

Le chercheur dans l’âme, énonce souvent au préalable des hypothèses, qui peuvent être très 
intéressantes et sans doute très proches d’atteindre un statut de «vérité» scientifique. L’approche 
de la Vérité est un très long chemin. Heureusement, en effet, car nous ressentirions certainement 
de l’ennui si l’aventure n’existait plus. Il est intéressant de noter au passage qu’il y a beaucoup 
moins de «lois» en physique que dans la justice, le commerce, etc. Il est intéressant de savoir que 
le mot «physique» vient du grec φυσις, qui signifie «nature». Cela donne littéralement «science 
de la nature». Or la nature englobe tout ce qui existe, et donc, vu sous cet angle, il n’y a pas 
incompatibilité avec toute quête existentielle ou existentialiste. Au contraire, si nous pouvions 

5



passer moins de temps à nous nuire, nous pourrions nous interroger davantage sur notre place 
dans  l’Univers.  En  effet,  nous  usons  par  ignorance  trop  de  nos  capacités  de  destruction  au 
détriment de celles de la créativité.

À l’instar de la physique qui a dû parfois imposer ses observations contraires aux traditions et 
aux croyances, la psychologie et la neurobiologie avancent tout doucement, mais sûrement. Il  
nous faut reconnaître que nous avons une animalité normale, que les émotions ne sont pas des 
tares et que nous sommes moins souvent les superhéros de la création. Nous faire admettre que 
ne pas vouloir  être des anges n’a rien d’évident,  car cela va à l’encontre de nos convictions 
religieuses, philosophiques, politiques… Pourtant, le fait de ne pas être des anges ne fait pas de 
nous des démons. 

Enfin, il est utile de comparer les sociétés comme étant des organismes vivants au même titre 
que notre corps et chacune de nos cellules.  Chaque organe, chaque cellule, chaque organite, 
chaque molécule… prennent place dans l’organisation d’un être vivant. Il  n’y a pas de valeur 
morale ou élitiste qui place l’anus au-dessous du cerveau. Si ce dernier consomme plus d’oxygène 
dans le sang, ce n’est pas par «privilège de dominant». C’est parce que son activité, qui est au 
service de tout l’organisme, requiert plus de ressources et d’énergie pour fonctionner. S’il est en 
haut  du  corps,  c’est  probablement  pour  être  très  proche  de  certains  sens  qui  analysent 
l’environnement : la vue, l’ouïe et l’odorat.

6



LLESES  PILIERSPILIERS  DD’’UNEUNE  SOCIÉTÉSOCIÉTÉ  
HÔDONNEHÔDONNE

Le projet Hôdo ne propose que dix lois au maximum.
Pourquoi si peu ? D’une part, parce que c’est facilement mémorisable. Mais aussi, parce que du 

point de vue de la théorie des ensembles, moins un ensemble a de «définitions», plus il  peut 
contenir d’autres ensembles plus précis.  Par exemple,  l’ensemble des «chaussettes rouges en 
coton» pourrait faire partie de l’ensemble des «vêtements», au même titre que les «pulls bleus en 
laine».

Et cela doit être vrai pour toutes les communautés humaines. À nous de trouver l’ensemble qui  
les rassemblera sans les obliger à perdre leurs identités, car c’est la diversité qui nous enrichit.  
L’uniformité ne facilite que la soumission à un dominant.

Les  10 lois  du  Projet  Hôdo  se  divisent  en  deux  catégories :  celles  qui  sont  permanentes, 
définissant l’esprit de Hôdo, et celles qui sont adaptables selon l’époque et l’environnement.

Les cinq règles pérennes sont constituées des trois lois fondamentales de la Charte de Hôdo et 
de  deux  consignes.  Ces  dernières  permettent  d’adapter  la  charte  aux  règles  spécifiques  de 
n’importe quelle association. Ainsi, le Projet Hôdo peut s’adapter aux coutumes et traditions de 
son environnement conformément à la 1re loi de Hôdo.

Les trois lois fondamentales sont :
1.  Le  devoir  de  respecter  toute  forme  d’intelligence  et  son  support  (corps,  société, 

écosystème…) ;
2. Le droit à la fuite et à l’abri ;
3. Le recours au consensus ou à la méthode du tirage au sort pour choisir un cheminement 

commun, plutôt que de piétiner sans rien régler, même partiellement.

Les deux consignes pour ajouter des règles spécifiques de l’association sont :
1. Il ne peut y avoir plus de dix lois au total pour un groupe choisissant d’appliquer le projet 

Hôdo.
2. Les cinq règles supplémentaires, si elles existent, ne peuvent pas être pas pérennes. Elles 

peuvent être remplacées ou supprimées ou explicitement reconduites.

Pose du 1er pilier, le respectPose du 1er pilier, le respect
Le Projet Hôdo postule que l’intelligence est indissociable de la vie. La vie n’a cessé de croître 

grâce à l’intelligence, à tel point qu’on peut finir par se demander si ce n’est pas l’intelligence qui 
a «créé» la vie.

La nature entière semble s’organiser du plus simple vers  le  plus complexe.  Les  particules 
élémentaires s’assemblent pour créer des noyaux, des atomes, des molécules, des cristaux… tout 
ça avec en fait très peu de lois fondamentales de l’Univers. Et la vie est née à partir de — ou faut-

7



il dire «grâce à» ? — certaines combinaisons moléculaires. Et l’«attrait» de la complexité a gagné 
à  son  tour  la  biologie.  Les  cellules  se  sont  mises  ensemble  pour  créer  des  êtres  dits 
pluricellulaires.  Ces  derniers  se  sont  composés  d’organes  dotés  de  cellules  plus  ou  moins 
spécialisées, contenant elles-mêmes des organites, avec ses mémoires et ses messagers. On parle 
toujours de la naissance de la vie… jamais de la naissance de l’intelligence. Pourtant, elle est bien 
présente lorsque des êtres vivants s’adaptent à un nouveau milieu et se réunissent pour former 
des termitières, des meutes, et des sociétés… 

L’être humain a lui aussi besoin de s’associer avec d’autres, créant ainsi des groupes, dont le 
plus petit est le foyer familial. Ces groupes se rassemblent progressivement pour tirer parti des 
compétences d’autres alliances, donnant ainsi naissance à des entités de plus en plus imposantes 
jusqu’à la création de vastes confédérations.

Pour arriver à créer une association, il faut pouvoir échanger. Et cela se fait toujours avec une 
certaine négociation.  En résumé :  si  tu  me donnes ça,  moi,  je  te  donne ça.  Mais  ce  résumé 
s’applique à tellement de types de négociations ! Et le pire est quand ce troc devient : si tu te 
soumets, je te laisse vivre.

Les règles sociales conduiront inévitablement à une certaine soumission. Si cette dernière n’est 
pas consentie, tôt ou tard, il y aura une rupture de contrat, plus ou moins violente. Et souvent, 
comme le soumis n’a ni la force ni les moyens de se rebeller, c’est un autre pouvoir qui l’aidera. Et 
probablement, plus dans l’intérêt de ce dernier que pour celui de ceux qu’il libérera.

Dans tous les cas,  jusqu’à présent,  ignorant la puissance de notre cerveau, on se contente 
d’imposer des normes comportementales pour assurer le dialogue entre les membres. Ces normes 
sont nécessaires pour assurer la compréhension des messages échangés, mais elles ne suffisent 
pas pour comprendre l’autre. Sans compter que ces mêmes normes imposent souvent des tabous.

Et même si l’on peut bien interpréter des émotions et des sentiments, il y a toujours un voile  
opaque qui cache le cœur. Derrière ce voile, dans ce jardin secret, des mécanismes «instinctifs» 
conduisent à redouter d’emprunter certaines voies. Des peurs agiront comme des boucliers, et, 
derrière le bouclier, le sabre est souvent prêt. Le dialogue se retrouvera tronqué, erroné… et 
parfois pire.

Le respect des règles sociales est insuffisant si l’on se limite à maintenir en vie les membres 
dans un certain confort. Il faut également tenir compte de leurs pensées, de leurs émotions et de  
leurs sentiments, sans quoi le groupe risque de perdra sa cohésion. 

Pour toutes ces raisons, il faut considérer le respect de toute forme d’intelligence comme un 
devoir civique, et non un droit qui trop souvent se cantonne en : «j’ai le droit de…, donc vous me 
devez…».  Ce devoir  devra éviter  de mettre en avant  son intérêt  personnel  au détriment  des 
autres,  car la liberté n’est  souvent pas partageable.  Cela impliquera la pose des deux autres 
piliers de Hôdo qui seront décrits  par la suite.

Respecter toute forme d’intelligence ainsi que sonRespecter toute forme d’intelligence ainsi que son  
supportsupport

C’est la première loi de Hôdo et c’est un devoir
Le respect est une définition volontairement floue, car cette notion est aussi liée aux traditions 

culturelles  des  populations  ainsi  qu’aux  concepts  philosophiques  ou  religieux  en  cours  qui 
l’associe à la notion, tout aussi floue, de tolérance.

8



Respecter  signifie  ici  comprendre,  ne  pas  juger  moralement  et,  par  conséquent,  ne  pas 
condamner. Respecter, c’est surtout rester humble quant à la notion de vérité que chacun défend, 
croyant honnêtement être la sienne.

L’intelligence est aussi une notion floue, due au fait cette fois que, même d’un point de vue 
scientifique, cette notion reste difficilement définissable. Il semble néanmoins que l’intelligence 
soit indissociable de l’émotion et donc de la souffrance. Or, le Projet Hôdo essaie d’éviter de faire  
souffrir tout être vivant. 

Il est précisé «Toute forme d’intelligence», car nous ne sommes pas aptes ni scientifiquement 
ni moralement à donner des frontières qualitatives ou quantitatives de l’intelligence. Aussi, ce 
respect dû à tous les humains sans distinction peut-il être étendu à toutes les formes de vies que 
nous estimons moins évoluées.

L’intelligence est à la fois «enfermée» dans un corps, un groupe dans lequel il vit et, finalement, 
dans la planète entière, notre demeure à tous. Il  s’ensuit que le respect de l’intelligence doit 
conduire au respect de la vie, des différentes associations sociales dans lesquelles elle évolue et  
de l’«écologie» ou plus précisément de la vie de notre planète.

Respecter autruiRespecter autrui
En attendant d’aborder ces autres sujets, comment respecter toute intelligence humaine ? Tout 

simplement en commençant par savoir écouter les messages qui nous sont émis sans juger le 
contenu avant  d’en arriver  à  sa fin.  C’est  un art  qui  devrait  s’apprendre aussi  à  l’école,  car 
d’instinct, pour quelque raison que ce soit, nous anticipons la réponse. Pour faire simple ici, il  
serait bon de suivre au moins les deux conseils suivants.

Ne pas Ne pas blâmer un état d’êtreblâmer un état d’être
On ne peut pas être fier d’être à gauche ou à droite, d’être femme ou mâle, d’être rouge, vert 

ou bleu ! Comment peut-on être fier de ce que l’on n’a pas voulu ? Qui a voulu être de tel sexe, de 
telle ethnie… Alors que l’on n’a même pas demandé à être là et que l’on débarque dans ce monde 
façonné  par  des  «choix»  génétiques.  Et  pourquoi  se  sentir  coupable  des  erreurs  de  choix 
comportementaux des parents ? Très rapidement, on sera formaté par des éducations initiales qui 
seront imposées tout d’abord par les parents, puis par la société et ses divers clans dans lesquels  
on évalue. Et même plus tard, le hasard de la vie peut conduire dans tel ou tel type de culture 
initialement imprévue, imprégnant de tels ou tels types de comportements. Des comportements 
d’ailleurs qui peuvent provoquer une volte-face par rapport à l’acquis initial.  En revanche, on 
pourrait être fier de ce que l’on a créé avec toutes ses caractéristiques qu’il ne faut pas appeler 
qualités ou défauts selon une valeur morale ou péjorative. Bien sûr, les «qualités» aideront à 
réaliser des objectifs, mais les «défauts» peuvent encourager à découvrir d’autres solutions, ce 
qui est peut-être encore plus créatif. On peut être fier de ce qu’on a accompli sans pour autant 
mépriser ceux qui n’ont pas pu exploiter leurs ressources. En effet, nous ignorons les coulisses de 
leur cerveau. Même celles de notre cerveau.

Ne pas Ne pas ironiser les erreursironiser les erreurs
Parmi les erreurs, il y a celles venant de souvenirs de l’éducation passée qui n’a pas été mise à 

jour par rapport aux savoirs dans son cerveau pour se conformer aux lois acceptées aujourd’hui.

9



Un exemple. En rédigeant cet opuscule sur le projet Hôdo, jamais je n’aurais imaginé que je 
pourrais utiliser H. Laborit dans les exemples de non-respect de toute forme d’intelligence. En 
effet,  j’ai  été  surpris  de découvrir  que certains  savants  contemporains  «méprisaient»  Laborit 
parce qu’il croyait en une théorie obsolète. Combien de théories ont été corrigées par d’autres 
chercheurs avec des mesures plus précises et profondes au cours de l’histoire ? Et qui dit que nos 
théories  d’aujourd’hui  seront  validées  par  nos  successeurs.  Toute  l’histoire  du  savoir  de 
l’humanité s’est construite sur des idées que l’on croyait en toute bonne foi  comme étant La  
Vérité.  Et  quand  celle-ci  évolue,  combien  de  savants  ont  des  doutes ?  Et  même  quand 
apparemment tout le monde accepte une théorie, il y a toujours des savants pour trouver une 
faille qui engendrera peut-être de nouvelles théories à venir.

Respecter toute forme d’intelligence, c’est, entre autres, reconnaître que personne ne détient 
toute  la  vérité  ni  est  complètement  dans  l’erreur.  L’intelligence est  le  fruit  d’une expérience 
personnelle que personne ne peut juger, car, la plupart du temps, les libertés de choix, si elles 
existaient, étaient bridées. 

L’intelligence étant limitée, chacune va se spécialiser dans quelques domaines pour vivre et 
survivre, et compter sur d’autres experts pour résoudre les problèmes qui ne sont pas dans ses 
compétences. Exploiter cette diversité de telle manière que chacun soit gagnant-gagnant, que 
chacun ne se sente pas «roulé» par l’autre, est indispensable pour éviter les revanches parfois 
meurtrières, qui font avancer l’Histoire en zigzag et en titubant. La synergie consensuelle doit 
être gage de créativité pour le bien de tous et de chacun individuellement. Or, créer, ce n’est pas 
que  construire,  c’est  souvent  parier  sur  un  futur,  proche  ou  lointain,  et  c’est  là  l’une  des 
spécialités de toute intelligence de se projeter dans l’«à-venir».

L’humilité face à l’élitismeL’humilité face à l’élitisme
Le respect de l’intelligence sous toutes ses formes doit donc conduire à rester humble quant à 

la notion de vérité, car nous ne connaissons que la nôtre, et encore. Cette connaissance qui est la  
nôtre est elle-même parcellaire, limitée par nos capteurs et notre expérience individuelle, puis 
déformée  par  notre  imaginaire  qui  extrapole  sans  cesse  en  renforçant  les  souvenirs  estimés 
importants. La vérité qui émerge dans notre esprit peut se comparer à la pluie qui arrose la 
Terre : l’eau s’écoule inévitablement de la montagne vers la mer. Il ne se trompe pas lorsqu’il suit 
de longs lacets serrés, erre dans les marais, déborde de ses rives, se perd dans des lacs encaissés  
ou souterrains,  voire des mers mortes… Notre liberté est  si  relative,  toujours contrainte  par 
l’environnement.  Et  comme nous  sommes  dépendant  d’un  groupe  qui  nous  permet  de  vivre, 
combien de qu’en-dira-t-on bâillonneront les suivants et  les moins suivants qui  préféreront le 
silence pour vivre en paix ?

Il s’ensuit que le respect de l’intelligence s’accommode mal de l’élitisme ou de l’égalitarisme 
qui sont d’ailleurs souvent corollaires l’un de l’autre.

Se surpasser dans un domaine et valider ses efforts lors de compétitions sportives agréables 
pour soi et bénéfiques pour tout le monde est gratifiant. En revanche, le mépris généré par une  
certaine forme de domination «élitiste» ou condescendante est contraire au principe du respect 
de l’intelligence.

En règle générale, le concept d’élitisme se fonde sur des domaines d’expertise particuliers, ce 
qui  a  pour  effet  de  reléguer  au  second  plan  les  autres  capacités,  en  leur  accordant  une 
importance moindre. Cette approche va à l’encontre du respect de toute forme d’intelligence. 
Pour accroître sa domination,  les élites n’hésitent pas à user de démagogie.  Elles présentent 

10



habilement l’égalitarisme comme un idéal «juste et bon», mais, dans leur esprit, c’est une façon 
subtile  de  nier  le  respect  pour  toute  intelligence  autre  que  la  leur.  Cet  égalitarisme  vise 
uniquement à imposer un modèle uniforme, une pensée préconçue qui apaise les puissants et 
étouffe  les  opprimés.  Bien  qu’il  offre  une  illusion  de  sécurité,  il  ne  favorise  pas  réellement 
l’intelligence humaine, cette intelligence qui prospère grâce à la diversité. Il faut se méfier des 
égalitarismes, surtout lorsqu’ils sont dissimulés sous l’humanisme et la moralisation. En effet, le 
respect de toute forme d’intelligence, élevé au rang non de droit, mais de devoir, lui est supérieur.  
Il faut se méfier des égalitarismes, qui sont en fait des formes de dominations paternalistes, une 
version édulcorée du mépris de l’intelligence des autres. Ces égalitarismes sont pourtant faciles à 
reconnaître : ils sont toujours proposés par des dominants qui resteront dans le haut du panier, 
les élites.

Cela ne signifie pas qu’il faille couper les têtes pour tout égaliser, cette fois par le bas. Le but 
du respect de l’intelligence est de postuler la bonne foi de tout un chacun et de ne pas voir en  
l’autre  systématiquement  le  mal.  La première  loi  de  Hôdo est  sans  distinction :  le  devoir  de 
respecter tout type d’intelligence concerne également les «élites».

En effet, il est impératif d’écarter toute discrimination intellectuelle. Toutes les revendications 
voulant opposer un clan par rapport à un autre, classe sociale, ethnies, genre, etc., sont opposés à 
l’esprit de Hôdo. Cela ne signifie pas que tous les comportements sont acceptables, mais il existe  
une distinction cruciale entre la coexistence et les évaluations négatives, morales (le bien et le 
mal), élitistes (le génie ou l’idiot) et autres. L’intelligence d’un ennemi mérite le même respect que 
n’importe qui,  mais pas pour autant la  soumission.  Respecter un ennemi,  c’est  combattre un 
adversaire, et non pas punir un «méchant».

Comprendre les mécanismes de l’intelligence n’est pas qu’une question existentielle, et encore 
moins une idéologie basée sur l’émotion et la domination. Cela devrait améliorer notre qualité de 
vie. De plus, étant des êtres sociaux, cela devrait également renforcer la synergie au sein de tous  
les groupes, depuis la famille (parents-enfants) jusqu’aux grandes communautés internationales.

Respect la «biodiversité» entre humainsRespect la «biodiversité» entre humains
Ne pas effacer les différences sous prétexte d’égalité : toute différence est source de créativité. 

Il ne faut ni valoriser ni déprécier selon la nature biologique ou l’origine, ni en fonction des us et  
coutumes qui rassemblent des populations, ni sur les aléas de la vie qui façonnent en permanence 
chacun  d’entre  nous,  apportant  aveuglément  son  lot  de  chance  et  de  malchance.  C’est  la 
«biodiversité» chère aux écologistes appliquée à l’humanité et ses sociétés.

Le  respect  doit  se  manifester  par  le  devoir  de  laisser  à  autrui  le  droit  de  s’exprimer  et  
d’expliquer sa vérité sans crainte d’être jugé avant même d’être compris. Si une synergie est 
impossible à un moment donné, si les comportements sont incompatibles, voire nocifs, ils seront 
traités en respectant les seconde et troisième lois de Hôdo. Mais dans tous les cas de figure, toute 
personne hostile en général, même un ennemi, doit être respectée. Cela ne veut pas dire que l’on 
doive se soumettre à la volonté de tout un chacun. Au contraire, toute menace doit pouvoir être 
écartée, toute attaque mérite une défense, voire une riposte, mais tout conflit doit commencer 
avec la ferme volonté de préparer une issue sereine et pacifique, non un écrasement définitif. Ce 
point est capital pour la seconde loi de Hôdo.

Enfin, le respect de l’intelligence prime le respect de la vie. Le droit à la fin de vie dans le 
respect de cette intelligence doit être respecté.

11



Les supports de l’intelligenceLes supports de l’intelligence
L’intelligence  a  besoin  d’un  support,  cerveau,  corps,  société,  écosystème.  Respecter 

l’intelligence, c’est aussi par conséquent respecter tous ses supports, mais tous les supports ne 
sont pas identiques. Heureusement !

L’héritage de la VieL’héritage de la Vie
Y a-t-il des formatages héréditaires de l’intelligence ? Probablement, mais le cerveau ressemble 

de toute manière à une machine «chaotique» au sens physico-mathématique du terme et non 
péjoratif. En effet, sa complexité semble telle que l’on pourrait penser qu’il n’est pas possible de 
prévoir son comportement. Pourtant, ce cerveau qui est le support de l’intelligence est construit 
par la nature pour répondre efficacement dans le milieu où il  vit.  La version originale de sa 
structure  est  principalement  transmise  par  héritage  génétique.  Ce  processus  permet  de 
transmettre les aspects considérés comme cruciaux de l’expérience des générations passées aux 
nouvelles  créatures,  leur  faisant  ainsi  gagner  un  temps précieux  au  début  de  leur  existence 
terrestre.

On peut même se demander si les gènes possèdent eux-mêmes l’intelligence de stocker ou de 
préparer  cette  connaissance urgente,  et  de faire  en sorte  que le  nouveau-né  sache «nager», 
«avancer» ou téter… Et que dire des apprentissages plus complexes, comme faire un nid, une 
toile d’araignée… ?

Et,  pendant  cette  nouvelle  aventure,  le  cerveau  s’adapte  aux  conditions  locales  par 
l’apprentissage  des  proches  (relation  maternelle,  familiale,  etc.)  jusqu’aux  plus  grandes 
appartenances sociales, étatiques, communautaires… 

On peut comparer les évolutions des cerveaux à celles des téléphones mobiles. Le modèle est  
fabriqué dans une usine, avec parfois des variantes inattendues, car l’un des composants a évolué 
en termes de qualité ou de quantité. Ensuite, un spécialiste de la téléphonie mobile le met en 
marché et l’adapte. Finalement, il se retrouve dans votre poche, et vous pouvez le personnaliser à 
votre goût, au point où il devient unique. Néanmoins, nous sommes tous à peu près équivalents à 
nos connaissances près.

Ces  similitudes  dans  la  structure  et  le  fonctionnement  sont  même une  «chance»  pour  les 
personnes  dominantes,  qui  savent  comment  exploiter  les  ressemblances  de  cet  organe 
merveilleux,  dont  la  mission  principale  est  de  contribuer  à  notre  bien-être.  Elles  soulignent 
également les différences qui stimulent notre individualité ainsi que celle des divers groupes. Il ne 
faut pas laisser ce savoir à l’usage exclusif d’une élite restreinte et dominante qui en usera qu’à 
son usage privé pour mieux dominer ceux qui n’en comprennent pas les mécanismes. Il faudrait, à 
l’instar  de  l’apprentissage  de  l’écriture,  que  tous  apprennent  à  se  découvrir  et  à  vivre 
efficacement avec ce qu’ils  sont,  sans honte ni  vanité,  pour le bien de tous.  C’est  le  souhait  
exprimé par la première loi de Hôdo.

L’adaptation au milieuL’adaptation au milieu
L’une des premières fonctions de l’intelligence est l’adaptation au milieu. Mais tous les milieux 

ne sont pas identiques : des déserts aux forêts vierges, de l’équateur vers les pôles.
Il serait logique dans ce cas de penser que l’adaptation au milieu utilise des raccourcis pour 

éviter la période d’autoapprentissage. En effet, un être vivant, quelles que soient son évolution et 
sa géolocalisation, doit pouvoir reconnaître et éviter un danger mortel sans avoir à apprendre à le 

12



faire, c’est-à-dire quand il est trop tard. C’est aussi un peu les réflexes acquis par l’apprentissage 
et la répétition se transformerait en réflexe.

Il  ne  faudrait  donc  pas  aborder  les  différences  «raciales»  avec  dédain,  mais  plutôt  avec 
admiration  pour  cette  nature merveilleuse  et  avec  considération  pour  toute  manifestation  de 
l’intelligence.  Ces  différences  raciales  ne  se  limitent  pas  à  l’apparence  physique,  car  les 
anthropologues  ont  longtemps  souligné  que  la  couleur  de  peau  n’est  pas  un  critère  de 
classification.  Qui  a  prêté  attention à  leurs  arguments ?  D’autres  éléments  de la  constitution 
humaine sont la conséquence de la merveilleuse adaptation de la vie à l’environnement. Certes,  
les  théories  des  anthropologues  sont  souvent  contestées.  Peu  importe,  car  le  jour  où  les 
différences,  qu’elles  soient  visibles  ou  non,  ne  seront  plus  perçues  comme  des  valeurs 
idéologiques ou discriminatoires, et où le mot «antiracisme» aura disparu en même temps que le 
mot «racisme», tous les êtres humains seront vraiment égaux au sens de l’idéal hôdon.

L’héritage de l’acquisL’héritage de l’acquis
Et au-delà de la biologie qui nous façonne, la culture aussi s’est adaptée à la géologie et un 

contexte de vie en général. Elle aussi pérennise les acquis supposés bons à un moment donné par 
des ancêtres.

L’intelligence qui est la nôtre n’est pas celle de nos parents, même si elle en dépend. Nous ne 
sommes pas eux, nous ne sommes pas soumis à leurs choix et les nôtres sont devant nous, pas 
dans le passé. Aussi, l’histoire nous sert d’expérience dans laquelle on recherche des analogies 
pour extrapoler le futur. Toutefois, elle ne peut servir à assouvir l’esprit de revanche, qui n’est  
autre  qu’une volonté  de  domination,  celle  de  faire  tomber  des  têtes  pour  les  remplacer  par 
d’autres.

Le cerveau est comme cette image de la rivière : il a tendance à creuser son lit, non à en créer 
un autre tant que rien ne l’y force. Autrement dit, non seulement il lui est difficile de changer de  
vérité, celle de son héritage culturel en premier, mais, s’il a le choix, il suivra celle qui renforce sa 
vérité déjà acquise. Il agira ainsi pour au moins deux raisons : économie d’énergie et balance de 
plaisirs-désagréments  accumulés.  C’est  à  cause  de ce  processus  dont  on s’empêtre  dans nos 
convictions et qui fait que l’on n’arrive pas à changer de cap, quelles que soient la nature et la 
grandeur du projet. Le fanatisme est présent partout dans notre cerveau, et les manipulateurs en 
usent, que ces derniers aient le visage d’un bien pensant ou d’un saint éclairé. Il n’y a qu’une 
différence d’intensité entre le fait d’être borné ou d’être fanatique, mais qu’on le veuille ou non, 
notre cerveau est cette rivière naturellement bornée dans son lit.

Ne jetons pas trop vite la pierre à autrui : nous sommes tous manipulateurs. Dès l’instant où le 
bébé comprend que ses pleurs et ses mimiques lui apportent quelques satisfactions, il découvre 
comment influencer l’autre. Alors, restons humbles, car l’intelligence mérite toujours le même 
respect, quels que soient l’allure et le tracé de cette «rivière». Restons humbles, car, dans les 
mêmes conditions, nous pourrions être la même rivière que l’autre, et vice-versa.

Et l’humanité de demain ?Et l’humanité de demain ?
L’humain  est  créé  par  l’union  de  deux  êtres.  Chacun  est  humain,  mais  chacun  est  doté 

d’éléments complémentaires. On peut penser que c’est pour mélanger ce qui doit rester stable et  
ce qui est innovant. Ainsi, chaque genre est supposé développer ses compétences spécifiques afin 
de favoriser la propagation de la vie. Sinon, on aurait assisté à une indifférenciation, comme chez 
certaines  espèces,  et  l’être  humain  aurait  pu  devenir  hermaphrodite.  Les  comparaisons  de 

13



«compétences»  entre  la  femme et  l’homme,  devraient  être  l’un  des  plus  beaux  exemples  de 
différence synergique, au lieu d’être source de conflits de domination. 

S’il y a compétence, il y a forcément quelque part «incompétence». Ce phénomène est connu 
dans de nombreux domaines de transport : le quatre-quatre et le train, le hors-bord et le cargo, le 
chasseur et le transporteur de troupes, etc. Il  est difficile, voire impossible, de concevoir des 
engins  de  transport  possédant  toutes  les  compétences.  Donc,  des  choix  vont  être  faits  pour 
donner telle expertise au détriment de telle autre. Vraisemblablement, les vies individuelles et 
sociales sont soumises à de nombreux dilemmes. En soi, ce n’est pas anormal, ce qui l’est, c’est  
nos  systèmes  de  valeurs  morales,  éthiques,  commerciales,  qui  jugent  ces  différences  pour 
marchander le pouvoir.

Le fait que l’un soit doté de plus de testostérone et l’autre d’œstrogènes ne peut qu’engendrer 
des différences, entre autres comportementales, qui ne s’effacent pas à coups de loi ni de bistouri. 
C’est l’éducation qui doit amener l’humanité à mieux s’estimer et donc à mieux se respecter. 
Chacun doit  pouvoir mieux s’épanouir sans le regard négatif  de ceux qui rabaissent autrui  à 
défaut de ne pouvoir se grandir eux-mêmes. Du point de vue hôdon, toute forme de légalisation 
qui  cherche  à  rendre  «identiques»  (et  non  pas  égaux)  les  femmes  et  les  hommes  est  une 
fumisterie  démagogique.  Il  est  préférable  d’avoir  des  «lois»  qui  mettent  en  évidence  les 
particularités de chacun, c’est-à-dire qui reconnaissent les qualités intrinsèques de chacun sans 
intervention législative, mais parce que chaque personne est humaine à part entière. En un mot : 
le respect de toute forme d’intelligence. Bien sûr, l’acquisition de ce respect est une tâche sans 
fin,  car  chaque  progrès  s’accompagne  de  découvertes,  et  chaque  découverte  a  son  lot  de 
nouveaux problèmes à résoudre.

Parmi les «dérives» de la Nature, il y a tous les accidents, avant la naissance ou après. Il existe 
de nombreux types de handicap, lourd ou léger, provisoire ou définitif, accidentel ou génétique, 
altérant  plus  ou  moins  fortement  la  psyché  ou  le  physique.  Le  respect  de  toute  intelligence 
conduit à permettre une vie aussi heureuse que possible aux personnes handicapées. Il faut aussi 
assister celles qui ne s’intègrent pas dans la société dite «active» et les aider à participer à la 
collectivité si tel est leur désir. Et personne ne peut dire si une dérive appartient aux prémices 
insoupçonnées d’une nouvelle adaptation censée nous améliorer…

Et l’intelligence non humaine ?Et l’intelligence non humaine ?
Il serait judicieux d’appliquer la première loi de Hôdo à tous les êtres vivants, car les humains 

ont  trop  souvent  considéré  d’autres  êtres  comme  inférieurs  en  raison  de  leur  supposée 
intelligence limitée.

L’unanimité du concept de l’intelligence non humaine et de la souffrance ressentie par cette 
dernière est loin d’être acquise. Néanmoins, on peut supposer que l’intelligence s’est munie de 
détecteurs et de signaux pour fuir un danger mortel. La souffrance fait probablement partie de 
ces signaux, sinon, pourquoi souffrir ? Quel en est l’intérêt ?

La paramécie sentant que le milieu ne lui convient pas tente d’éviter la zone mortelle. A-t-elle 
ressenti l’équivalent de la souffrance en recevant le signal du danger ? Même les plantes, ces 
êtres vivants «lents» aussi évitent les dangers et même les obstacles. Quel a été leur signal ?

L’environnement de l’être vivant peut conduire à la destruction de cet être. Mais si celui-ci 
surmonte l’épreuve. Il est intéressant, pour la vie, de se souvenir de cette victoire. Ainsi, lorsqu’il  
faudra prendre une décision, celle-ci sera basée sur un choix conscient plutôt que sur le hasard.

14



Même en éducation,  il  est  démontré  que la  difficulté,  quand elle  est  supportable,  favorise 
davantage la créativité que la victoire équitable.

La souffrance semble faire partie de l’intelligence à la fois comme le signal et la signalisation 
d’un danger.

Tous les êtres vivants doivent se nourrir pour assurer la maintenance de leur corps et de son 
indissociable  intelligence.  Or,  à  l’exception  des  êtres  tels  que  les  bactéries  et  les  végétaux 
chlorophylliens,  qui  ne  se  nourrissent  que  de  matière  inorganique,  tous  les  autres  doivent 
s’alimenter au détriment d’autres êtres vivants. 

L’humain est théoriquement omnivore, il peut donc se nourrir occasionnellement de viande. Là 
aussi,  aucun consensus  n’est  actuellement  acquis  sur  la  question,  mais  il  semblerait  que les 
régimes allant du végétalien au flexivore à prédominance piscivore soient les plus équilibrés pour 
notre organisme. On pense même que le goût de l’être humain pour les aliments cuits serait un 
vestige de son ancien besoin de manger de la charogne avant qu’il n’ait découvert le feu. Ici aussi, 
il n’y a pas pour l’instant de consensus scientifiquement approuvé. Il n’en reste pas moins qu’en 
raison de sa première loi, un Hôdon doit tout faire pour éviter la souffrance de tous les êtres 
vivants.  Cela  s’applique  particulièrement  lorsque  cette  souffrance  devient  inutile  ou  même 
insupportable.

Dans l’esprit du projet, le respect de l’intelligence est un devoir aussi vis-à-vis de la Nature et  
sans doute même vis-à-vis de l’Univers. En même temps, le Projet Hôdo est une voie vers un 
meilleur avenir et non un terminus définitivement figé. Le plan Hôdo est un chemin vers un futur 
toujours meilleur, encourageant ainsi chaque personne à persévérer dans ses efforts. C’est aussi 
l’une des raisons pour laquelle la charte de Hôdo laisse cinq articles libres pour s’adapter à 
chaque communauté hôdonne.

Faut-il tout accepter ? Faut-il tout accepter ? 
Pour autant, respecter toute intelligence n’est pas synonyme de tout accepter. Et cela, pour de 

nombreuses raisons.
Face à un être nocif,  voire hostile, il  faut pouvoir se protéger et cela conduit en général à  

s’éloigner si l’on veut éviter le conflit, surtout s’il s’avère vain ou du moins trop coûteux. Mais 
s’éloigner peut être pris comme une lâche fuite qui peut être exploitée comme un abandon. Alors, 
il faut pouvoir se barricader. Et, si l’agression persiste, faut-il riposter, voire anticiper ?

Dans tous les cas de figure, même si l’on croit en toute bonne foi posséder la vérité, on doit 
éviter  d’oublier  que chacun ressent  des  angoisses,  car  assurer  sa  propre survie  est  la  tâche 
principale du cerveau. Aussi, chaque antagoniste est souvent le miroir «inversé» de l’autre. Alors, 
que faire, même si par respect de la première loi de Hôdo on évite l’attribut de «méchant» au 
sens  de  la  morale  idéologique ?  Il  y  a  incontestablement  toujours  des  adversaires,  voire  des 
ennemis, lorsque chacun tente de se procurer simultanément une ressource unique. 

Si la cohabitation doit pouvoir continuer, dans un même territoire ou en partageant une même 
frontière au sens large du terme, il n’y aura qu’une solution à la Hôdo. Souvent, il faudra s’en 
remettre à des médiateurs qui comprendront les motivations de chacun, et qui, sans préjugés ni 
préférences, avanceront pas à pas un consensus. Il faudra souvent au moins deux modérateurs 
pour que chacun soit  à l’écoute de l’un des antagonistes.  Et il  faudra beaucoup de patience,  
puisque la méthode du consensus est souvent très longue, car elle doit souvent décortiquer un 
gros problème en petits problèmes plus faciles à résoudre.

15



Il  faudra  donc,  en  attendant  et  peut-être  dans  l’urgence,  pouvoir  se  réfugier.  C’est  là 
qu’intervient la seconde loi de Hôdo, le second pilier.

Pose du 2e pilier, la sérénitéPose du 2e pilier, la sérénité
Le respect  de  l’intelligence étant  un devoir,  et  non  un  droit,  cela  impose  une négociation 

permanente avec ceux avec qui nous partageons un espace commun avec des ressources non 
partageables. 

Respecter  l’intelligence,  c’est  commencer  par  reconnaître,  sans  jugement  de  valeur,  les 
mécanismes qui nous pilotent. Toutes nos actions face à une menace se jouent sur trois notes de 
base : l’agressivité, la fuite et la non-action («faire le mort»). Ces modes de fonctionnement sont, 
entre autres, les propulseurs de la créativité qui va de l’avant ou en découvrant de nouvelles 
issues  futures  voies  de  progrès.  Cela  va  nous  conduire  à  rechercher  des  abris  sécurisés  et 
confortables pour y rester en paix. Mais, n’étant pas compétant en tout dans un monde de plus en 
plus complexe par l’accumulation de connaissances et de règles associées, il faudra s’en remettre 
à d’autres experts. C’est vrai pour l’individu, mais aussi pour les sociétés, car elles font partie du 
support de l’intelligence de chacun.

Le droit à l’abri et à la fuiteLe droit à l’abri et à la fuite
Il  est  important  de  reconnaître  l’importance  de  «la  fuite»  dans  la  relation  humaine. 

Effectivement,  il  est  impossible  d’assimiler,  de  comprendre  et  de  tolérer  tout.  De  plus, 
constamment, négocier les aspects de la vie peut s’avérer épuisant. À tout instant, face à une 
nouvelle situation, il faut créer une réponse et choisir parfois entre plusieurs options, et cette 
quête qui engendre une dépense d’énergie requiert le besoin de se ressourcer tant physiquement 
que psychiquement. De plus, une mauvaise décision ou des circonstances défavorables peuvent 
entraîner le besoin de se retirer pour se protéger et se rétablir sans avoir à faire face à des 
difficultés  supplémentaires  qui  pourraient  aggraver  une  situation  déjà  critique.  Enfin,  il  est 
logique de pouvoir refuser l’affrontement, surtout si  l’on sait  qu’il  conduira à une soumission 
contrainte ou induite, sinon c’est la porte ouverte à toute forme de domination. 

Cette fuite a même été conseillée par Henri Laborit dans l’«Éloge de la fuite» qui pourrait se  
résumer ainsi : lorsque vous vous trouvez face à une montagne et qu’il vous est impossible de la 
gravir ou d’y creuser un tunnel, en plus, dans un certain délai, contournez-la. Vous aurez ainsi la 
chance de découvrir d’autres paysages avec leurs richesses insoupçonnées.

Mais, cette situation ne peut se résumer à fuir sans cesse et à errer sans repos, sans vision vers 
un futur tolérable.

 Si la fuite doit être un droit, de pair, le refuge l’est aussi. Il s’ensuit que le droit à un espace 
vital sans y être enfermé de force, est une condition incontournable pour vivre sereinement. Cela 
implique de savoir  gérer les abris  physiques et  sociopsychologiques,  quelles  que soient  leurs 
tailles. C’est une conséquence directe de l’obligation de respecter toute forme d’intelligence et 
son support. 

Trouver ou créer un refugeTrouver ou créer un refuge
La fuite proprement dite ne peut être que temporaire et brève, et il vaut mieux parler de repli.  

Fuir implique de se détourner du danger et, par conséquent, de perdre de vue son évolution.

16



L’abri et le refuge devraient être possibles pour tout humain. Cela ne serait pas un problème si 
une  monnaie  mondiale  fondée  sur  l’énergie  était  utilisée,  puisque  nous  pourrions  calculer 
l’énergie que la nature nous offre gracieusement, contribuant ainsi au coût du logement. Mais 
cela ne suffirait sans doute pas, car on ne peut pas vivre comme un ermite enfermé dans un 
tonneau de Diogène. En effet, nous devons partager notre vie avec d’autres, ne fût-ce que pour 
additionner des compétences autres que celle que l’on possède. Cette association aurait pour but,  
entre  autres,  de  changer  le  tonneau  en  quelque  chose  de  plus  confortable.  Donc, 
automatiquement,  cela  va  occuper  plus  d’espace.  Et  c’est  là  que  va  apparaître  la  notion  du 
domaine. Un domaine sous la domination de celui qui l’occupe, car, qu’on le veuille ou pas, nous 
sommes tous des candidats dominants, même si  le «dominant» de son logement le loue à un 
«dominant» propriétaire. 

H. Laborit nous apprend, en étudiant cette merveille qu’est notre cerveau, que nous sommes 
tous  dominants.  En  même  temps,  il  dit  que  nous  pouvons  tous  détourner  l’agressivité  en 
«dominant» d’autres «domaines» de compétences qui seraient à partager avec tous, comme les 
arts et les sciences, afin de grandir ensemble de manière gagnant-gagnant. Cette philosophie a 
profondément inspiré le projet Hôdo.

C’est l’une des principales raisons qui fait qu’en créant le projet Hôdo, le respect de toute  
forme d’intelligence est sa première loi, et plus précisément son devoir unique et indispensable.

Qui dit dominer implique souvent «agressivité». Pour Henri Laborit, l’agressivité aussi n’est 
pas  un  défaut.  C’est  même  indispensable  pour  avoir  le  courage  d’affronter  le  futur  et  ses 
surprises.  Autrement dit,  si  l’agressivité n’est pas intrinsèquement mauvaise, il  est crucial  de 
l’orienter vers une audace inventive, comme le préconise Henri Laborit dans son ouvrage intitulé 
«L’agressivité détournée».

Tout se tient donc : le respect de l’autre demande le droit au refuge, et le droit au refuge doit 
entraîner  le  devoir  de  respecter  l’autre.  Cela  conduira  automatiquement  à  l’élaboration  du 
troisième pilier de Hôdo explicité plus tard.

Quel refuge, abri, chez-soiQuel refuge, abri, chez-soi  ??
Mais  comment  définir  cet  abri ?  Tout  d’abord,  c’est  le  corps  qui  doit  pouvoir  se  protéger, 

récupérer en se reposant et s’alimenter pour croître ou au moins continuer à vivre. Il lui faut donc 
un espace intime, mais aussi un groupe d’humains et d’autres êtres qui vont cohabiter le plus 
possible en synergie pacifique. Et ces groupes vont être en contact avec d’autres groupes qui, eux 
aussi, ont appréhendé leurs besoins au travers de divers protocoles. Ces derniers entraîneront 
des alliances pour éviter les conflits et optimiser les gains possibles.

Si l’abri est indispensable pour de nombreuses raisons, il ne faut pas pour autant qu’il devienne 
une prison. L’organisme a besoin de se restaurer, de se reposer, de se soigner à l’écart de tout 
risque ou source de trouble qui viendrait perturber la retraite. Il a aussi besoin d’un espace où se  
retirer pour éviter l’affrontement. Or, cet affrontement peut ne pas se limiter à un «ennemi», mais 
aussi à n’importe quelle situation pénible environnementale : dispute familiale, examen stressant, 
désaccord dans le travail…

Tout d’abord, «le jardin secret»Tout d’abord, «le jardin secret»
Le «jardin secret» met en lumière le lien entre «le devoir du respect de l’intelligence» et le 

«droit à la fuite» au plus profond de soi.

17



En  effet,  pour  pouvoir  respecter  toute  intelligence,  il  faut  au  préalable  commencer  à  se 
respecter soi-même, car c’est ainsi que l’on arrivera à mieux respecter autrui. Nous avons tous 
notre propre refuge «mental», c’est notre jardin secret dans lequel nous entassons nos souvenirs 
qui ne doivent pas être dévoilés. Certes, il ne s’agit pas seulement de choses «honteuses», comme 
on pourrait le penser a priori.  Et même si  c’était le cas, reconnaître une erreur et ne pas la 
reproduire est une des qualités de notre cerveau. Mais il y a, aussi, des secrets du même style qui 
ne doivent pas être dévoilés pour ne pas ternir notre réputation, notre charisme. Il y a des bijoux 
que l’on ne veut pas dévoiler pour que leur éclat soit terni par les autres, ou, a contrario, pour ne 
pas blesser des amis, collègues, etc. Reconnaître et valoriser cette boîte au trésor, c’est aussi 
reconnaître que chaque humain dispose de ce «jardin secret». Cela contribue donc au devoir de 
respect de toute intelligence.

Il est donc indispensable de penser à assurer un espace privé pour se recueillir.

La sphère intime La sphère intime 
Cet espace est  absolument nécessaire pour assurer la  sérénité,  car il  est  indispensable de 

pouvoir se reposer, faire des trêves, récupérer même en dehors du droit à la fuite et à l’évitement.
Ce droit est incontournable pour assurer la première loi de Hôdo, à savoir, respecter toute 

forme d’intelligence. 
Les études comportementales observent que l’humain a besoin d’une sphère d’intimité, une 

sorte  de  volume  qui  maintiendrait  à  l’écart  toute  possibilité  d’agression  tant  physique  que 
psychique. La proxémie est très importante pour étudier les sensations de bien-être des humains 
entre eux en fonction des distances occupées dans les relations. Il ne faut pas la confondre avec 
l’espace vital. 

La sphère intime n’est pas qu’un espace de contact plus ou moins rapproché. Il a été observé 
que  ce  dernier  varie  d’une  population  à  une  autre  et  probablement  d’un  environnement 
géologique à l’autre. La promiscuité semble une gêne pour tous, mais à géométrie variable, à la 
fois  selon les us et  les coutumes,  les buts du contact et  les circonstances opportunes,  même 
fugitives. 

Cette sphère protégeant à la fois le corps et l’intelligence a plusieurs frontières en fonction des 
interactions  et  des  signaux  échangés.  Or,  qui  dit  «signaux»  dit  aussi  «intelligence  pour  les 
interpréter»,  donc  l’influence  de  la  culture  de  la  niche  environnementale.  Cela  peut  devenir 
source de tension, entraînant par exemple de replis communautaires. La masse critique n’est 
jamais objectivement et scientifiquement évaluée, car c’est un domaine dans lequel prédomine 
l’émotion. 

Les frontières qui délimitent l’espace visuel ou auditif peuvent fortement varier, et elles ne sont 
pas nécessairement délimitées par des surfaces comme des murs statiques. Par exemple, pour le 
bruit qui est plus ou moins gênant selon les populations en plus des caractéristiques personnelles, 
c’est  le  niveau sonore,  le  rythme, la  fréquence,  les circonstances… qui  délimitent le  seuil  de 
l’intrusion sonore. Parfois, les frontières sont purement visuelles et donc peuvent s’étendre aussi 
loin que la vue le permet. En plus de celui de se protéger physiquement des désagréments de la 
nature, les vêtements ont souvent le type de rôle de décence liée aux coutumes locales.

Respecter cet espace est partie intégrante de la deuxième loi de Hôdo. Tout humain sur la 
planète devrait avoir ce minimum de sphère d’intimité, complètement personnel et à l’abri de 
toute intrusion. Chacun devrait être libre d’ouvrir ou de fermer ses portes et personne n’aurait le 
droit de forcer autrui à changer ses filtres. L’atteinte à ce droit serait viol ou harcèlement.

18



Le clan familial Le clan familial 
À cause de sa nature fragile et de son intelligence lente à développer, car complexe, l’humain 

est longtemps soumis au partage des sphères intimes de ses parents. Il sera à son tour obligé de 
se mêler à d’autres sphères intimes lorsqu’il procréera. 

Le  clan  familial  est  la  première  source  d’information  et  donc  sera  à  la  base  de  tous  les  
comportements acquis dans le futur, même si, par la suite cette base sera contestée ou même 
reniée. D’ailleurs, la contestation semble systématique et plus marquée à partir de certains âges,  
liés sans doute à une recherche de plus grande autonomie, donc de prise de pouvoir pour changer 
de main la domination. C’est peut-être un comportement préinscrit pour nous forcer à toujours 
aller de l’avant vers des solutions inexplorées. Ce qu’il faut retenir, c’est que le rejet se fait en 
opposition  à  l’acquis,  c’est-à-dire  qu’il  dépend  de  toute  manière  de  l’acquis  précédent.  Par 
conséquent, on observe souvent qu’un opposant à quelque chose adopte une position inverse à 
celle d’un partisan, sans avoir acquis la moindre autonomie, puisque son pouvoir de s’opposer est 
en réalité une obligation. Les chaînes et les boulets ont changé de côté. 

Le clan familial est le premier lieu où s’applique l’usage des règles sociales. Mais c’est aussi le 
premier endroit où s’applique ce que nous appelons «choc comportemental» au lieu de «choc des 
cultures»,  car  le  choc ne vient  pas  des  cultures  en soi,  mais  des  comportements.  D’ailleurs,  
comment pourrait-il y avoir des différences de cultures au sein d’un clan, d’un foyer familial ? 

S’agissant d’un refuge, personne ne pourrait s’y ingérer, en revanche, tout membre d’un clan, 
quelle que soit sa taille, devrait avoir le droit de fuir et de pouvoir quitter l’association. Il y a donc 
des questions à se poser à la racine même des sociétés. Qui pourrait ou devrait intervenir et 
comment agir s’il était constaté ou déduit qu’un membre d’un clan était retenu en captivité ?

Pose du 3ePose du 3e  pilier, la synergiepilier, la synergie
Moins il y a de règles à mémoriser, plus il y a de chance de les respecter. Il ne faudrait pas 

recourir à la présence d’experts pour déterrer et  interpréter des articles de lois  que l’on dit  
d’ailleurs ne pas devoir ignorer. Certes, cette charte sera interprétée diversement au cours du 
temps et  selon les communautés.  C’est  pourquoi,  si  la  première loi  est  la  clé de voûte et  la  
seconde une hygiène pour appliquer la première, la troisième est le moyen d’y arriver. 

À ces trois lois présentées ici s’ajoutent deux autres consignes limitant d’une part le nombre 
total d’articles à dix et d’autre part leurs types de pérennité. Ainsi, il y a cinq lois fondamentales 
pérennes  (les  trois  lois  et  les  deux  dernières  règles)  et  cinq  autres,  adaptables,  voire 
remplaçables,  en fonction du contexte.  Ces «lois» adaptables pourraient comprendre diverses 
mesures, telles que la création de zones protégées pour préserver notre planète, l’établissement 
de directives pour gérer nos ressources énergétiques. On pourrait même instaurer des principes 
favorisant un enseignement hôdon axé sur la confiance en soi et en autrui. De toute manière, elles 
sont prévues pour intégrer toutes idées essentielles pour chaque organisation.

La synergie par le consensus ou le hasard. La synergie par le consensus ou le hasard. 
Pour partager nos espaces de liberté sans enfreindre nos zones de protection personnelles, il 

est nécessaire de renoncer à une partie de notre liberté individuelle en faveur d’une plus grande 
liberté collective. Mais comment faire cette négociation ? 

19



Bien que, par nature, nous ayons tendance à vouloir dominer notre environnement, il est plus 
profitable de travailler en équipe. Cela permet d’accumuler les qualités des spécialistes et de 
réduire  les  cloisonnements,  qui,  individuellement,  représentent  une  dépense  d’énergie 
supplémentaire. 

Un orchestre sera d’autant plus riche en sonorité qu’il est constitué de musiciens maîtrisant 
des  instruments  différents,  parfois  en  plus  à  différent  niveau  de  maîtrise.  Rendre  tous  les 
musiciens identiques serait comme privilégier la quantité à la qualité. 

Pourtant, privilégier la quantité a aussi son intérêt. Un ensemble de logements, de stockages, 
etc., réduit ses dépenses d’entretien et d’énergie en réduisant et en éliminant les cloisonnements.

Tout le monde connaît la maxime : «l’union fait la force !». On en voit un résultat sur l’être que 
nous sommes :  les  cellules  qui  composent  notre corps représentent  bien ce type d’économie. 
Chaque cellule,  indépendamment  de  sa  fonction  spécialisée,  est  autonome et  dispose  de  ses 
propres  protections,  mais  l’organisme,  lui,  ajoute  une  protection  de  surface  commune  aux 
ensembles, ce qui est un gain énergétique incontestable. En même temps, il fournit nutriments et 
défenses internes. 

Ici comme ailleurs, tout est question d’équilibre.

Le conseLe consensus nsus 
Il n’y a pas de consensus sur la notion de consensus !
Mais  l’idée  principale  qu’il  faut  retenir,  c’est  la  volonté  de  synergie  au  service  d’une 

intelligence  collective,  et  non  «collectiviste»,  car,  pour  chaque  membre  de  la  communauté 
concernée, le compromis doit être globalement gagnant-gagnant.

Le consensus, c’est l’effort intellectuel et pratique pour créer une solution qui convienne à 
tous. C’est le refus de se cantonner dans des jeux de majorités qui, de surcroît, sont parfois très 
relatives.  Très relatif,  car  tout  dépend du pouvoir  de blocage.  Les révoltés ont  rarement été 
représentés  par  des  majorités,  mais  toujours  par  des  groupes  qui  souvent  détiennent  une 
puissance de blocage suffisant pour enrayer le fonctionnement d’une machinerie complexe.

Le consensus est source de créativité, mais avant, il est le résultat d’une écoute objective. Cela  
implique de se rappeler, au préalable, que, derrière chaque mot, chaque humain y a mis une 
signification et un ressenti qui lui sont propres. La validité d’une solution ne dépend pas de celui 
qui  l’énonce.  C’est  pourquoi  le  consensus  doit  être  un  acte  pratiquement  technique,  voire 
scientifique. 

Le hasardLe hasard
Le non-choix, l’immobilisme sont parfois mortels. Alors, choisir la solution au hasard peut être 

le dernier recours pour ne pas favoriser des formes de pouvoir qui imposerait leur vision risquant 
de ne pas assurer la règle gagnant-gagnant du consensus. 

L’équilibre vers une sereine synergieL’équilibre vers une sereine synergie
Souvent en politique, les sociétés oscillent de gauche vers la droite et vice versa. 

C’est comme si, pour conduire un véhicule, on choisissait d’appuyer exclusivement sur 
l’accélérateur ou sur le frein. Comme si l’on conduisait un jour en fonçant coûte que 
coûte vers un prétendu bonheur et le lendemain sans oser s’aventurer pour ne pas 
changer les biens durement acquis ! Pourtant, tous les dilemmes, les conflits d’intérêts, 

20



existeront toujours. Sans cesse, il  faudra trouver des compromis qui, eux-mêmes, ne 
sont  pas  constants  au  cours  de  la  résolution.  Alors,  comment  faire  pour  obtenir  la 
meilleure réponse possible sans tomber dans des choix purement idéologiques, donc 
scientifiquement fragiles ? 

Avant tout, il ne faut pas oublier que les meneurs d’hommes utilisent une compétence 
du  cerveau  pour  gagner  en  pouvoir,  attirer  des  alliés  et  imposer  des  choix :  la 
classification. 

C’est l’une des grandes compétences du cerveau, la création de catégories aptes à 
prévoir les sources de dangers ou de plaisirs. Les amalgames sont quasi inévitables, 
n’en  déplaise  aux  moralistes,  mais,  pour  ces  derniers  qui  n’échappent  pas  à  la 
classification, il y a les «bons» et les «méchants» regroupements. Ces professeurs de 
morale utilisent à la fois à leur insu et dans leur intérêt personnel les amalgames qu’ils 
décrient.  D’ailleurs,  de  quel  côté  sont  les  donneurs  de leçons ?  Car  si  c’est  le  plus 
«intelligent» qui s’adapte, c’est le plus fort qui «adapte». Et qui «adapte» comment ? 
Par le châtiment ? Sous les ordres de qui ? Du plus «intelligent» ? Celui qui a engendré 
les amalgames qui conviennent à la structure sociale conforme au contenu de sa boîte 
crânienne ?  Les intrigues du pouvoir  sont  souvent  plus  difficiles  à  résoudre,  car  de 
nombreuses pièces du jeu restent dans l’ombre. Et cela, sans compter leur exploitation 
par les opposants voulant imposer leur domination. Cela pourrait même aller jusqu’à ce 
qu’ils jouent avec «On ne vous dit que la vérité», en omettant certaines informations et 
en manipulant les silences pour qu’on les interprète de la manière qu’ils souhaitent. 

Il y a beaucoup d’hypocrisie pour gérer les contre-sens dans les prêts-à-penser qui 
télécommandent les comportements des populations. Mais il est tellement plus facile 
pour les dominants d’envoyer la chair à canon défendre les valeurs qu’ils défendent, 
leurs vérités, après les avoir inculquées aux partisans. Il est plus «amusant» de jouer au 
stratège et de faire tomber des pions sur l’échiquier que de s’efforcer de trouver une 
solution  pacifique.  Il  est  plus  facile  de  tuer  l’inconnu.  Il  suffit  d’envoyer  d’autres 
inconnus  faire  le  travail.  Les  va-t-en-guerre  ne  recherchent  pas  le  consensus.  Ils 
imposent leur vérité. Pour eux, la technique restera toujours la même : attaquer des 
innocents  pour  semer  la  peur  chez  leurs  adversaires  lorsqu’il  est  impossible  de les 
convertir ou de les anéantir ! Ainsi, ces victimes se révolteront peut-être contre leurs 
dominants  actuels.  Qu’importe  le  type  d’armée,  qu’importe  les  moyens,  largage  de 
nappe de bombes, d’égorgements, de dague dans le dos… ! Ne rêvons pas, les Horace et 
les Curiace n’existent plus. Même lorsque les armées essaient de limiter leur combat 
entre hommes de métier, il  y a toujours des dégâts collatéraux. Et il  ne faut jamais 
oublier que les soldats sont avant tout des citoyens, des humains, agissant au nom de ce 
qu’ils croient être leur vérité ? 

Pour  forcer  le  respect  de  la  morale  sociale,  il  sera parfois  nécessaire  de châtier. 
Donner la fessée n’est pas bien… Mais le mépris, l’ironie, la moquerie, ne détruisent-ils 
pas plus sûrement, et d’autant plus profondément, quand, de surcroît, la victime est 
accusée de manque d’humour, voire de manque d’intelligence ? Une double peine, en 
quelque sorte ! 

Au  niveau  des  grandes  populations,  la  fessée  sera-t-elle  donnée  par  des  armées 
brandissant la bannière de «guerre juste» ? Ou, sera-ce plus «propre» et plus efficace, 
car  ne  laissant  aucune  trace  visible  de  maltraitance,  en  utilisant  des  châtiments 
psychiques ou des sanctions économiques ? 

21



En règle générale, derrière toute imposition de volonté, c’est la loi du plus fort qui 
l’emporte. Cela ne se résume pas qu’à la force brutale. Elle peut revêtir de nombreuses 
facettes : chantage affectif, menace de bannissement, restriction de ressources… Quant 
à la force, avec ou sans sadisme, elle peut revêtir des oripeaux nobles de sainteté, de 
justice… Et le gagnant prétendra que sa victoire, si elle n’est pas d’essence divine, est 
le résultat d’un consensus puisque le soumis a fini par être d’accord avec lui. 

Si  nous  ne  voulons  plus  que  l’humanité  s’entre-déchire  en  permanence,  il  faut 
introduire la notion du consensus et du hasard lors de l’établissement de ses règles de 
cohabitation. 

Tout d’abord, selon la première loi de Hôdo, il n’y a pas d’intelligence supérieure à 
une autre. Cela ne veut pas dire qu’il n’y a pas des experts pour créer des solutions plus 
adéquates à un problème donné. En revanche, cela signifie qu’il ne faut pas hiérarchiser 
les  formes  de  domination,  car  elles  tentent  toutes  d’imposer  leur  solution.  Par 
«intelligence supérieure», élitiste, il faut surtout entendre une intelligence qui se fonde 
sur  des  valeurs  morales,  politiques,  philosophiques  ou  religieuses.  Ces  valeurs  ne 
reposent pas nécessairement sur des preuves pragmatiques ou scientifiques, mais sur 
une autorité ou un charisme suffisant pour s’imposer dans la société. Une intelligence 
«vraiment supérieure» devrait être humble, sinon elle sera dominante, non dans le sens 
d’éclairer la communauté, mais dans celui de la formater selon sa vision parcellaire de 
la vérité. 

Il  faut  se méfier des lois  égalitaristes dès  l’instant  où elles  sont  établies  par des 
dominants. Elles les rassurent en leur apportant, selon le cas, les jouissances d’une paix 
imposée dans leur «domaine» ou l’élévation de leur statut grâce à une égalité qui les 
favorise. 

Si la vérité de chacun est vraie pour chacun, et si l’espace de liberté partagé peut 
conduire à des conflits, comment gérer la synergie gagnant-gagnant ? Faut-il inventer 
une nouvelle forme de démocratie, une acratie qui ne serait pas «anarchique» au sens 
péjoratif ? 

Comment réaliser le consensus alors, sans tomber dans le piège de la soumission ? 
Trop souvent, le consensus est en réalité une demande de soumission consentie, qui 

en général, même si ce type de soumission est «pacifique», porte en soi le germe de la 
revanche. Or, précisément, l’un des buts des trois lois de Hôdo est d’éviter les cycles 
récurrents des revanches. 

Il faut revoir les démocraties. Comme toute chose créée par l’humanité, cette option, 
si elle est la meilleure à un moment donné, ne sera jamais la dernière solution, car nous 
sommes en perpétuel progrès, même si parfois, il a des reculs apparents. 

Les  grands  programmes  proposés  par  les  courants  politiques  des  démocraties 
proposent souvent des «paquets» : comment, alors, choisir entre une boule verte et un 
cube rouge si  l’on souhaite avoir  une boule rouge ?  Il  semble que le  consensus est 
souvent plus facile à atteindre quand le problème à résoudre est découpé en difficultés 
plus simples à analyser et sur lesquels il sera possible d’obtenir des compromis. Mais 
cela demande à la fois beaucoup d’humilité, celle de ne pas croire qu’on est seul dans la 
vérité et le «bien», et beaucoup de créativité pour trouver mieux que ce que chacun 
pensait. Le consensus est un travail d’intelligence, non de puissance. 

22



Cela risque d’être long ? Mais l’histoire de l’humanité est longue. Doit-elle rester un 
long chemin de souffrance pour autant ? Et l’urgence alors ? Le pont qui s’effondre : 
faut-il rester dessus à papoter pour savoir quelle rive rejoindre ? 

Voilà pourquoi le hasard est le dernier recours. Dans le cas d’un danger imminent, 
souvent on choisit «au hasard» ou «à l’instinct». 

Dans la Grèce antique, on dit que ceux que l’on appellerait des «modérateurs» de 
démocratie étaient choisis au hasard, car tout citoyen se valait. Évidemment, cet élu du 
hasard  choisissait  les  compétences  nécessaires  et  adéquates  pour  mener  à  bien  la 
mission qui lui était confiée. Cet «idéal» correspond exactement à la notion de «hasard» 
dans la troisième loi de Hôdo et l’équivalence d’intelligence de la première loi. 

Le consensus et le hasard peuvent aussi conduire à l’approbation d’une hiérarchie 
fonctionnelle ou à un mode de scrutin qui, lui, pourrait être à la proportionnelle, par 
exemple. 

Quel que soit le choix proposé, il devrait toujours y avoir une date d’expiration pour 
éviter d’entériner définitivement un choix qui ne convient pas à tous ou qui s’avère 
insatisfaisant au fil du temps. 

Ainsi,  pour  assurer  le  respect  de  toutes  les  intelligences  et  le  droit  à  un  refuge 
physique et mental, le hasard servirait d’arbitre pour régler les conflits insolubles qui 
bloquent la découverte d’un consensus.

23



L’L’ÉNERGIEÉNERGIE  COMMECOMME  MONNAIEMONNAIE  
UNIVERSELLEUNIVERSELLE

En plus de ses propositions pour créer un monde plus sereinement synergétique, le projet Hôdo 
préconise la création d’une monnaie étalon basée sur l’énergie pure qui aurait trois objectifs.
Payer le vrai coût de toute activité humaine pour maîtriser le gâchis écologique, 
Instaurer une monnaie universelle qui ne serait soumise à aucun monopole économique, 
Assurer  à  tous  les  citoyens  de  la  Terre  le  même  revenu  pour  tout  travail  effectué,  dont  le  
minimum, rester en vie. 
Cela implique un système d’étalonnage indépendant de toute spéculation, entre pays et groupes 
de nations.  Ce serait  un système sous le  contrôle d’un organisme mondial  tel  que le  Bureau 
international des poids et mesures (BIPM).

L’énergie omniprésenteL’énergie omniprésente
Quand on pense existence, on utilise obligatoirement quelque chose pour savoir qu’autre chose 

existe.
Quand on pense vie, on pense tout de suite que quelque chose anime cette vie.
Quand on pense à la pensée, on utilise ce quelque chose pour agiter l’information dans notre  

cerveau.
Même si l’on croit que ce cerveau n’est qu’une interface son corps et l’environnement de ce 

dernier, il a besoin de la même chose que tout ce qui est pour agir, travailler, transformer… Cette 
chose,  c’est  l’énergie.  Et,  selon  les  mesures  actuelles,  le  cerveau  utilise  à  lui  seul  20 % de 
l’énergie du corps.

L’énergie est la monnaie d’échange commune entre les phénomènes physiques.
L’énergie  est  présente  partout,  et  la  célèbre  équation E=mc2  nous  apprend  que  même 

l’«inerte» matière est énergie.
L’énergie est souvent disponible sous forme potentielle, c’est-à-dire sous forme de «capital» qui 

permet  de  réaliser  un  travail  au  sens  physique.  Dans  ces  conditions,  un  être  vivant  est  un 
transformateur d’énergie et lui-même peut capitaliser l’énergie en vue d’une future utilisation 
même hors ressources à proximité. Pour l’être vivant, le but de ces transformations est de fournir  
un travail  qui  permettra de maintenir  et  de développer la  vie  en transformant cette  fois  ses 
structures internes et externes. Ces transformations s’accompagnent la plupart du temps d’une 
perte irrécupérable (mesurée par le rendement et contribuant à la fameuse entropie). Elle est 
généralement provoquée lors d’une résistance s’opposant au travail. Alors, cette résistance au 
changement  peut  être  utilement  exploitée  pour  mémoriser  des  états  et  donc  participer  à  la 
pérennité de l’information à la fois pour son stockage et pour sa diffusion. Mais, en même temps, 
cela va user certains éléments actifs, et donc il faudra repenser à la maintenance, trop souvent 
oubliée.

24



Tous  ces  échanges  sont  contrôlés  par  les  lois  et  principes  de  la  thermodynamique.  La 
conservation de l’énergie est de toutes les lois de la physique, l’une des plus fondamentales. Et 
pourtant… Même ceux qui se revendiquent de l’écologie pure et dure l’oublient.

Et pourtant… Sans énergie, pas de «bio», car la vie est créatrice, fabriquant sans cesse les 
futures pièces de la vie à venir. 

Si  l’on  disait  comme  Constantin  Edouardovitch  Tsiolkovski  «La  Terre  est  le  berceau  de 
l’humanité, mais on ne passe pas sa vie entière dans un berceau», on agirait comme un capitaine 
de navire perdu en pleine mer. Ce dernier se dirait en attendant d’accoster au prochain rivage : il 
faut gérer les ressources avant de disparaître corps et âme. Or c’est bien la dernière chose que  
l’on fait, car nous avons créé une société de consommation, qui, en réalité, est une société de  
«consumation».  Et,  hélas,  ceux  qui  luttent  contre  le  capitalisme  souvent,  luttent  aussi 
aveuglément contre le capital énergétique. 

En fait, nous sommes complètement aveugles face à l’énergie en tant que telle, et pourtant… 
pourquoi l’or est-il plus cher que le plomb ? Parce qu’il est plus beau ? Possible, mais c’est surtout  
sa rareté qui le rend précieux. Et pourquoi l’or est-il rare ? Parce qu’il  en coûte plus à Dame 
Nature de fabriquer le noyau de l’or que celui du plomb. Alors, sans le savoir, ceux qui achètent 
des lingots d’or paient de l’énergie. 

Et  si  l’on  regarde  l’énergie  nécessaire  à  l’entretien  de  la  vie  d’un  humain,  voit-on  des 
différences comme celle entre l’or et le plomb ? 

Voit-on des raisons énergétiques de créer des salaires qui dépassent de loin les fourchettes du 
métabolisme ?  Certes,  l’expérience,  l’apprentissage  ont  contribué  à  améliorer  l’activité  d’un 
individu, mais est-ce que cela justifie certains «avantages» exubérants ? 

Quelle est donc la différence entre le travailleur d’une région du monde et celui d’une autre ?  
En ce qui concerne l’énergie, nous recevons tous une énergie qui nous est fournie principalement 
par le Soleil, soit directement, soit indirectement, après avoir été «capitalisée» par la Terre. C’est  
cela, notre «revenu universel», qui nous est versé dès notre premier cri et jusqu’à notre dernier 
souffle, quel que soit le lieu où nous vivons.

La Terre restitue de l’énergie emmagasinée, du coup, on pense recyclage, mais qu’est-ce le 
recyclage ?  Quel  est  le  gain en recyclant  le  verre ?  Ce n’est  sûrement pas pour récupérer le  
silicium que nous avons déjà en profusion sur notre planète, puisque c’en est une composante 
essentielle. Dans tous les cas, quelle énergie allons-nous déployer pour trier, refondre, raffiner,  
purifier avant de pouvoir remodeler et remettre en service ? La seule éventuelle économie est 
peut-être sur le transport de la marchandise et les forages en profondeur. 

Alors, évidemment, minimiser les transports, et favoriser les productions locales, c’est favoriser 
les économies d’énergies. Ce n’est peut-être pas pour plaire aux grands producteurs du monde. 

Mais pire que le transport ! Il y a la chaîne du froid. La production du froid peut être plus 
coûteuse que produire de la chaleur. Une boîte à conserve tient facilement un aliment pendant 
plus d’une année. Quel serait le coût énergétique du même aliment conservé pendant la même 
période dans un congélateur ? 

Voilà quelques questionnements jetés au hasard sur l’omniprésence de l’énergie, et, surtout, 
sans oublier l’omniprésence des dépenses énergétiques. 

L’énergie ne se résume pas à son utilisation pour atteindre un résultat. Elle inclut également les 
pertes thermiques, c’est-à-dire l’énergie qui se disperse et devient inexploitable. Par conséquent, 
commme exemple, l’isolation doit être une priorité à l’ère de tout ce qui est fait en béton. 

L’énergie  se  cache  aussi  dans  tout  le  numérique.  C’est  une  richesse  incontestable,  voire 
incontournable, aussi, il est urgent d’apprendre à être écologique dans le numérique. Et même 

25



d’être  sévère contre  les  pollueurs  malfaisants  de réseaux (internet,  téléphonie…) puisque les 
spams  représentent  à  eux  seuls  une  consommation  énergétique  impressionnante.  L’éditeur 
d’antivirus  McAfee  a  mesuré  en  2009  le  poids  énergétique  que  représentent  l’envoi  et  le 
traitement des spams dans le monde. Réalisée avec la société ICF, l’étude révèle que 33 TWh sont 
consacrés  chaque  année  à  l’envoi,  au  traitement,  et  au  filtrage  des  courriers  indésirables. 
L’équivalent de la consommation de 2,4 millions de foyers. Cette production d’énergie représente 
des  émissions  de  gaz  à  effet  de  serre  équivalente  à  3,1 millions  de  voitures  consommant 
7,5 millions de litres d’essence,  indique l’éditeur.  L’émission moyenne de gaz à effet de serre 
associée à l’envoi d’un seul spam est évaluée à 0,3 g de CO2. Qui s’en préoccupe ? 

L’énergie comme monnaie ? L’énergie comme monnaie ? 
Lorsque les mesures furent étalonnées, il y eut, paraît-il, un rejet des commerçants. Utiliser des 

poids, des longueurs, des volumes «normalisés» les laissait perplexes. On peut imaginer qu’il en 
sera de même avec la monnaie qui, pourtant, fut à son origine «étalonnée». L’or a souvent servi 
d’étalon,  car  la  monnaie  était  en  quelque  sorte  un  troc  facilement  transportable.  L’or  n’est 
d’ailleurs  pas  le  seul  étalon.  Par  exemple,  dans  la  province  du  Shaba  (Katanga)  dans  la 
République Démocratique du Congo, la «croisette» était aussi une monnaie «normalisée», mais 
sur le cuivre. 

La  monnaie  ne  représentait  pas  des  unités  physiques  comme le  kilo,  le  litre,  le  mètre,  la 
coudée, la seconde… En effet, le troc introduisait en même temps que les objets physiques ou  
virtuels  échangés  des  notions  «d’effort»  d’obtention  de  ces  objets.  Par  exemple,  la  rareté 
engendre la fameuse loi de «l’offre et de la demande», loi qui ne s’accommode pas de «normes». 
Même l’or qui sert d’étalon peut être soumis à cette loi,  ce qui, évidemment, pénaliserait les  
terres qui en sont dépourvues. 

Pourtant, tout est énergie et tout travail obéit aux lois de la thermodynamique. Normaliser au 
moins cet aspect semble imparable si l’on veut plus de justice et de maîtrise écologique. 

L’énergie est déjà en soi la «monnaie» de l’Univers. 
Quels seraient les avantages d’une telle monnaie étalonnée sur l’énergie ? 
Ce  modèle  permettrait  d’enrichir  le  concept  de  cybermonnaie.  Ces  dernières  pourraient 

s’appuyer sur du «concret», comme l’or qui, tout comme l’énergie, est fiable dans le temps et 
l’espace. Pourtant, ce métal dit noble a une énergie atomique facilement estimable qui peut servir 
de point de départ tangible à une monnaie-énergie. Est-il d’ailleurs nécessaire de passer par un 
«intermédiaire» comme l’or ou le  cuivre qui  ne sont pas présent partout sur la  planète ?  Un 
intermédiaire qui peut donc être monopolisé quelque part. L’énergie, elle, est présente partout. 
Mieux, elle ne se crée pas et donc ne connaît pas d’endettement. Néanmoins, elle peut se stocker, 
se «capitaliser», et fournir une énergie potentielle disponible. Même l’Univers capitalise. 

Une monnaie étalon basée sur l’énergie permettrait aussi de mesurer de nombreux facteurs 
apparemment «abstrait».  Ainsi,  dans le  travail  humain,  la  qualité du travail  manuel,  celle  du 
cerveau, la gestion du stress… et bien d’autres facteurs doivent être rémunérés. 

Mieux !  L’énergie,  nous  en  recevons  sans  cesse  du  Soleil !  N’est-ce  pas  là,  la  rétribution 
universelle dont on rêve parfois dans certains concepts sociopolitiques d’assistance aux démunis, 
sans avoir recours à divers stratagèmes qui dépouillent parfois Pierre pour habiller Paul ? 

Et quel meilleur outil pour mesurer les dépenses des ressources de la planète, et donc gérer au 
mieux l’écologie ! Quelles surprises aurions-nous en comptabilisant les dépenses pour produire 

26



des  conserves  en  boîtes  métalliques  ou  des  aliments  maintenus  dans  les  congélateurs  des 
réfrigérateurs personnels ? Mesurer toute l’énergie d’une création depuis sa naissance jusqu’à 
son abandon est sans doute la manière la plus sûre de savoir si un choix est meilleur qu’un autre  
du point de vue écologique. 

Un système juste Un système juste 

L’indépendance géopolitique L’indépendance géopolitique 
En tout premier lieu, une telle monnaie aurait l’avantage de la neutralité géopolitique. 
L’énergie est  pareille  et  identiquement mesurée sur  toute  la  planète,  indépendamment  des 

populations qui occupent un territoire et de leurs alliances économiques.
L’énergie comme étalon monétaire permettrait  de ne plus soumettre des populations à des 

dévaluations imposées par des puissances détentrices de «leur étalonnage» monétaire. Ce type de 
dévaluation devrait être considérée comme un acte ségrégationniste, car derrière, peut se cacher 
la dépréciation du travail humain des régions concernées. C’est d’autant plus grave que l’on sait 
combien le «salaire» est une marque de reconnaissance et voir sa capacité d’achat baisser revient 
à subir une punition. Et que dire si cette décision émane de dirigeants qui fixent eux-mêmes la 
valeur d’une devise régionale, ce qui a un impact direct sur les individus qui en font usage ? Cela 
ne permettrait pas non plus de payer les employés en fonction de leur lieu de résidence. Certains 
seraient  sous-payés,  bien  qu’ils  fassent  un  travail  de  qualité  identique,  tandis  que  d’autres, 
expatriés, percevraient une rémunération supérieure, vivant dans le luxe dans ces mêmes pays. 

Le revenu universel Le revenu universel 
Tout «commerce» de l’homme avec son environnement humain, «humanisé» ou naturel, est 

énergétique. Une monnaie basée sur les solides lois de la physique permettant de mesurer cette 
énergie pourrait au moins par exemple assurer l’existence d’un «minimum vital» requis par le 
simple fait de vivre. Or, l’environnement a été complètement modifié par la création de demeures 
qui ont engendré des villes et de gigantesques champs. Cela rend l’humain incapable de saisir 
directement de la nature ce qu’il lui faudrait pour assurer son minimum vital. Alors, pour eux, il a 
fallu inventer des SMIC, des RSA, des pensions de retraite. Tout cela devrait au moins représenter 
le métabolisme minimum de l’humain. En effet, si la société ne permet plus à ses membres de 
bénéficier  de  ressources  naturelles  (énergie,  abri),  il  peut  paraître  logique  que  la  «société» 
compense cette perte individuelle, dont elle-même a bénéficié. En effet, par exemple, si la société  
a construit  des espaces de pierre pour les besoins de l’ensemble de ses membres à la place 
d’espaces de cueillette, de chasse…, il faudrait compenser ces absences. Il en est de même, si 
cela empêche de construire soi-même son abri à partir des éléments locaux. Dans chacun des 
derniers cas cités, c’est une juste réattribution des dons de l’Univers qui, en fin de compte, se 
mesure toujours en énergie.

La création d’un revenu universel devrait pouvoir faire disparaître toutes les notions d’aide 
récurrente, puisque tout le monde, sans exception, les recevrait. Ce serait une sorte de «don» à la 
vie depuis la naissance jusqu’à la mort, pour tous les humains et identique pour tous. Un «don» et 
non un «droit», car nous n’avons aucun droit sur l’Univers. 

Ce don du ciel serait bienvenu en milieu urbain, compensant l’absence de la nature pour se  
nourrir et s’abriter. Mais n’est-ce pas le cas déjà actuellement pour une très large majorité ? De 

27



manière préindustrielle, ce don se résumerait aux fruits de la chasse, de la pêche, de la cueillette,  
et au maintien d’un environnement sécuritaire et de la culture locale. Dans notre monde moderne, 
ce dernier point contribuerait, par exemple, à payer toutes les études à partir de la maternelle 
jusqu’aux divers perfectionnements professionnels, incluant les études universitaires. Ce revenu 
universel remplacerait le salaire minimum, l’avantage étant qu’il serait insensible aux fluctuations 
de l’économie et du marché. Il assurerait l’entretien de l’enfant avant la maternelle et non une 
amélioration du bien-être des parents. Cela rémunérerait les tâches à la maison, pour assister la 
personne qui  doit  suspendre ses activités pour porter  le  bébé à venir,  puis  le  protéger et  le  
nourrir. Ce serait même de la reconnaissance pour son temps passé à lui donner les premiers 
enseignements qui feront de lui un être humain, citoyen de la planète Terre. Pourquoi ces talents  
ont-ils été relégués dans les oubliettes ? Pour pouvoir participer à la société de consommation 
avec l’étiquette mensongère de l’égalitarisme ? Pourtant, le salaire des députés tient en compte 
des «contraintes» qui les poussent à suspendre leurs activités, et à quel niveau d’indemnité ! Et 
avec quels risques de ne plus retrouver de travail par la suite ? 

Ce revenu universel prendrait aussi en charge les personnes handicapées, celles malades à 
l’arrêt  pour  raison  de  santé  et  les  retraités  (qui  ne  sont  pas  en  vacances,  parfois  même 
anticipées).

Ce don pourrait même jouer le rôle d’une «assurance» contre les catastrophes. Par exemple, il  
y a les pandémies et autres catastrophes naturelles, que l’on dit de plus en plus fréquentes à 
cause du réchauffement de la planète, qui obligent les travailleurs à interrompre leurs activités 
rémunératrices. Et que dire des guerres, toutes mangeuses de vies et d’énergie, qui, sans répit,  
frappent au moins un endroit sur la Terre ? Qui proposera une vision psychologique pour atteindre 
une entente pour la paix plutôt que de se laisser emporter par les fervents partisans de la guerre  
qui se considèrent souvent comme les gardiens d’une vérité absolue et unique ?

Encore une fois,  cette  mesure,  même si  elle  peut  dépendre des  climats  et  autres  facteurs 
géologiques, serait indépendante de la géopolitique proprement dite. Le métabolisme d’un bébé 
pygmée ou celui d’un vieillard inuit ne dépend d’aucune considération financière, géopolitique, et 
surtout pas ségrégationniste. 

Une rémunération juste pour tousUne rémunération juste pour tous
En utilisant la notion d’énergie comme valeur de base dans les échanges, nous pouvons alors 

paraphraser dès lors la fameuse phrase «à travail égal, salaire égal» en «à énergies consommées 
égales, rétributions égales». 

La gestion d’une économie basée sur l’énergie devrait mener à reconsidérer le prix du travail 
réalisé  par  toute  la  chaîne  de  production.  Le  travail  qui  consiste  à  transformer  ou  déplacer 
quelque chose  pour  obtenir  autre  chose  est  très  souvent  le  résultat  de  toute  une chaîne  de 
travaux individuels. Or, chaque membre de la chaîne en question doit être rétribué. Il s’ensuit que 
le prix final d’un objet inclura cette accumulation de dépense d’énergie. 

En utilisant la notion d’énergie comme valeur de base dans nos échanges, nous pouvons alors 
paraphraser dès lors la fameuse phrase «à travail égal, salaire égal» en «à énergies consommées 
égales, rétributions égales». 

Quant au travail lui-même, il apporterait un excédent par rapport aux besoins minimums, car il  
servirait à améliorer son bien-être. L’énergie non consommée dans l’immédiat sera logiquement 
capitalisée comme toute énergie qui peut être stockée. Avoir suffisamment d’énergie pour réaliser 

28



ses rêves imposera de toute manière d’améliorer le rendement au sens physique du terme de son 
activité dans un monde ou la rétribution ne serait pas un jouet au service des plus dominants.

La maîtrise écologique de l’énergieLa maîtrise écologique de l’énergie
Il n’existe nulle part dans l’univers, chez les êtres vivants ou les choses inanimées, la possibilité 

d’utiliser un capital inexistant.
L’argent ne représente même pas la valeur intrinsèque des choses. Si cela était, nous serions 

parfois surpris du gâchis que nous entretenons.
L’argent  est  un moyen de dominer.  Le jeu consiste  à  en donner le  moins  possible  tout  en 

gagnant et en conservant le plus possible cet argent.
Si l’on veut se libérer de cette domination, ce n’est pas en changeant de dominants, c’est en 

changeant les règles du jeu. Et pour cela, il faut en connaître les mécanismes avant d’oser mettre 
le grain de sable qui enrayera le système.

D’une part, il faut reconnaître effectivement la notion de domination, car cette notion habite 
l’âme de chaque humain, et même sans doute de tous les êtres vivants. En effet, quel être vivant  
ne protégerait pas son «domaine» ? Certains de ces êtres sont plus doués par l’héritage et par 
l’éducation que d’autres, pour gérer des groupes complexes d’êtres vivants. Certains auront aussi 
des compétences pour administrer le stockage, l’outillage, la maintenance… Parmi ces dominants 
privilégiés par la Nature, certains seront particulièrement utiles pour assurer la synergie d’un 
groupe. Ce sujet délicat sera finement analysé par la suite. En effet, le grain de sable qu’il faut 
absolument manipuler est l’énergie omniprésente, puisque tout ce qui existe en dépend, même les 
dominants. Leurs œillères, comme à beaucoup de candidats dominants, leur font occulter tous les 
aspects de l’énergie. Pourtant, l’univers n’existe que par les échanges d’énergies, d’ondes, de 
matières… Et  la  vie  dépend souvent  des  échanges de matériaux évolués indispensables  pour 
soutenir son organisme et maintenir un sain refuge, comme le précisent les deux premières lois 
de Hôdo. 

Pour échanger, il faut nécessairement une réserve, un capital, comme l’énergie potentielle en 
physique.  En  effet,  l’énergie  n’offre  pas  de  dettes,  car  l’Univers  n’est  pas  une  banque  qui 
s’enrichit avec des intérêts sur les emprunts. Le résultat, au niveau des êtres vivants, est que, si  
l’un d’eux n’a plus d’énergie… il meurt, sauf si un autre lui en fournit pour survivre. Cette énergie 
sera prélevée sur un capital. Lequel ?

Mais comment gérer le capital et tous les échanges par cette monnaie que l’on pourrait appeler 
«Joule» ?

Le plus sage serait sans doute sous forme atomique. Pas nécessairement l’or, mais n’importe 
quels  matériaux  utilisables :  cuivre,  zinc…  Mais  il  y  a  un  problème  là :  combien  de  tonnes 
faudrait-il stocker pour avoir suffisamment de joules disponibles pour toute la planète ? Faudrait-il  
alors la conserver sous forme électrique, ce qui consomme de l’énergie, donc consomme le capital 
en question ? Et surtout, comment faire pour ne pas épuiser la Nature ?

Pourtant, que deviendra notre planète si l’on ne sort pas de cette société de consommation 
basée uniquement sur la quantité ? Quand agira-t-on pour la sauver d’un gouffre où elle s’enfonce 
inexorablement,  guidée par des écologistes qui refusent de voir que c’est l’énergie qui est le 
moteur unique de toute existence ? Ils devraient plutôt porter tous leurs efforts sur ce point pour 
améliorer son usage.

En attendant  de trouver  le  ou les  solutions efficaces,  on peut  déjà  considérer  que chacun 
détient un capital énergétique dans son propre organisme. Et, le premier échange avec d’autres 

29



humains sera effectué par le travail. Ce travail serait rétribué en recevant quelque chose d’utile 
ou  sous  forme  de  capital  utilisable  plus  tard.  Le  plus  simple  pour  conserver  les  traditions 
actuellement  établies  serait  de  «signaler»  ce  capital  mesuré  en  Joules,  par  un  symbole 
indestructible comme une pièce de monnaie, voire un billet en métal inoxydable. Ce ne serait 
qu’un symbole, une espèce de facture, de bon pour faire valoir. Un système pourrait mémoriser 
cette paie. Il convertirait la monnaie tangible (pièces…) en une charge électrique conservée dans 
une sorte de batterie géante. Un ordinateur assurant les transferts et la maintenance du système 
s’occuperait de tout. Ce système va évidemment consommer de l’énergie. Donc, il faudra bien 
optimiser au fil du temps et des découvertes des avantages et désavantages, comme le fait la vie 
depuis ses débuts.

Optimiser ? Voilà une attitude écologique à bien mettre en place pour ne pas gâcher l’énergie. 
Il faut pour cela que toute dépense énergétique soit payée à la Nature par ceux qui en sont la 
cause, c’est-à-dire immédiatement retirée de son capital.

En effet, l’énergie ne paie pas le futur ! Le futur conduit en général à une fin de vie, mais 
aucune intelligence ne peut prévoir avec certitude le futur. Il faut donc prévoir la destruction 
entraînant  le  recyclage  quand  ce  n’est  pas  irrécupérable.  Il  faut  donc  sans  cesse  penser  au 
recyclage. En conséquence, il serait bénéfique d’envisager un remboursement qui encourage la 
création de produits recyclables, ce qui permettrait d’éviter de laisser des déchets n’importe où, 
en particulier dans des endroits inaccessibles.

Mais, aujourd’hui, personne n’a réellement évalué comment rétribuer la qualité, car seule la 
quantité avait de l’importance commerciale. Gratifier une qualité de réalisation est nécessaire 
pour toujours améliorer toute création. Il faut donc ne pas oublier d’inclure dans la rétribution 
d’une œuvre d’art, du savoir-faire et de toute autre compétence qui mérite d’être encouragée, car 
utile à la Nature et à la synergie.

En  résumé,  la  question  posée  à  tous  les  amis  du  Projet  Hôdo  est  la  suivante :  comment 
visualiser la monnaie Joule et la mettre dans son porte-monnaie pour faire ses courses ? Comment 
la «visualiser» pour encourager ceux qui promettent en toute bonne foi avoir créé quelque chose 
pour économiser l’énergie de la Planète ? Et comment peut-on rétribuer ainsi ceux qui réduisent 
les coûts reliés à l’entretien et au recyclage, et qui repoussent ainsi l’obsolescence inévitable ?

Le travail écologique Le travail écologique 
Maîtriser l’énergie de bout en bout devrait être un «idéal» écologique. En effet, maîtriser la 

consommation d’énergie lors de la production de bien-être vitale ou non permettrait d’éviter au 
moins deux problèmes de notre société de «consumation». Cela permettrait de contrôler d’une 
part l’exploitation des ressources difficilement renouvelables, et d’autre part, la production de 
déchet de combustion, tel que l’excès de CO2. 

On ne peut vivre que pour la consommation alimentée par et pour la production, cela a un coût 
énergétique que personne ne relève et qui a un effet auto-alimentation difficilement contrôlable. 
C’est là qu’est la dépense de la planète. Il faut donc apprendre à fabriquer pour durer, ce qui est  
diamétralement  opposé  à  l’esprit  actuel  de  la  consommation,  animée  par  les  «modes»  et 
«obsolescence». 

L’idéal serait de privilégier la qualité à la quantité dans toutes les activités.

30



Le coût des dépenses énergétiques de productionLe coût des dépenses énergétiques de production  
L’intérêt  d’une  monnaie  basée  sur  la  notion  d’énergie  est  propice  à  représenter  TOUT le 

véritable travail fourni lors de la production des biens. 
La fabrication d’un objet est une succession de travaux ayant un prix énergétique : extraction de 
matières premières, affinage, alliage, mises en forme… jusqu’à son usage final.  Et ensuite, le  
recyclage procède presque de la même manière, sauf que cette fois, le «minerai» n’est pas extrait 
du sol, mais récupéré des «déchets». Il faut noter que la notion de recyclage occulte souvent le 
fait qu’il y a malgré tout consommation d’énergie. Ce qu’on passe souvent sous silence, comme si  
c’était un mensonge par omission, afin de rassurer les esprits candides sur le fonctionnement réel 
de l’écologie. 
Dans tous les cas, il faut prendre en considération l’énergie utilisée pour tous les transports, tous 
les entreposages, et ne pas oublier d’inclure dans le calcul toutes les activités humaines dédiées à 
chacune de ces actions. 

Les cycles de vie Les cycles de vie 
Il faut mesurer avec précision les dépenses associées aux différentes étapes de développement 
d’un produit, telles que sa conception, son amélioration continue, son entretien et sa réutilisation. 
Cela permettrait d’évaluer la pertinence de certains choix, y compris l’abandon éventuel d’un 
projet qui pourrait s’avérer plus coûteux que la création d’un nouveau. 
Il n’y aurait pas ainsi de promotions «écologiques» pouvant se développer autour de concepts en 
omettant certaines «dépenses». Le stockage est l’une des dépenses oubliées dans le cycle de vie.  
Il ne s’agit pas seulement de celui de l’énergie, mais de tout ce qui doit être conservé pendant un  
certain temps. En effet, il ne s’agit pas seulement de conserver l’énergie dans des batteries, mais 
aussi il faut penser à la préservation des aliments, et même des objets qui vieillissent, comme 
ceux qui rouillent ou se décomposent. Certains de ces produits requièrent même de très basses 
températures… et donc encore une fois, énergie, énergie, énergie… 
En fin de cycle, le recyclage des matériaux est souvent présenté comme un acte écologique. Mais 
on oublie souvent tout ce qui se passe entre le moment où l’on se débarrasse de l’objet à recycler  
et celui où la totalité disponible de cet objet sera réutilisée dans un ou plusieurs autres objets. Il 
faudra  encore  une  fois  stocker  le  matériel,  et  très  probablement,  avant  ou  après  le  trier. 
Éventuellement, il faudra rejeter certains éléments qui seront peut-être consommés pour produire 
l’énergie calorique. Les parties réutilisables devront peut-être être démontées, dessoudées, puis 
nettoyées, purifiées… pour finalement revenir parfois presque à l’état de matière première. Cela 
ne présentera probablement qu’un seul avantage : éviter l’extraction de la mine jusqu’à la phase 
de raffinage. 

Le rendement, la qualité et la créativitéLe rendement, la qualité et la créativité
Entre la manipulation des matières premières et l’obtention d’un objet, il faudrait, pour gagner en 
énergie, et donc en écologie, améliorer le rendement thermique. Il ne faut pas confondre avec le 
rendement au sens de productivité industrielle, de profit financier, d’efficacité de labeur rapide et 
sans failles. Le rendement au sens de la physique, qui tient compte de l’entropie, est un concept 
assez complexe, sans cesse amélioré comme c’est toujours le cas dans le monde de la recherche 
scientifique. En résumé, il mesure la quantité d’énergie ayant été utilisée dans le but désiré et la 
quantité  perdue  sous  forme  irrécupérable  pour  la  tâche  voulue.  En  général,  cette  forme 

31



indésirable est de type dissipation de chaleur. Cette dissipation de chaleur est souvent associée à 
la diffusion de CO2. Or, le CO2 est souvent présent dans l’expiration des êtres vivants, comme 
l’humain.  Et,  en  même  temps,  ce  CO2est  très  utilisé  par  les  végétaux  pour  créer  diverses 
composantes organiques. Donc, résumer l’art de produire écologiquement sans produire de CO2 

est beaucoup trop simplifié. Encore une fois, les chercheurs sont sur la voie de la vérité qui se 
découvre pas à pas et non pas du jour au lendemain dans un décret. Il faudrait en réalité sans 
cesse  confier  cette  tâche  à  des  chercheurs  spécialisés  dans  ce  domaine.  En  fait,  maîtriser 
l’écologie devrait inciter plus de chercheurs que de politiciens.

Dans  tous  les  cas  de  figure,  le  rendement  au  sens  de  la  physique  serait  indirectement 
récompensé. En effet, toute créativité permettant de produire à moindre coût énergétique serait 
automatiquement  répercutée  par  la  monnaie-énergie.  Un  tel  système  inciterait  à  réduire  les 
dépenses de production et à produire plus à moindre coût. Il ne faut pas confondre ce rendement 
au sens de la physique avec celui du travail  qui a une notion de productivité dans le temps.  
D’ailleurs, ce rendement «industriel» s’apparenterait plus à un calcul de puissance, toujours au 
sens  de  la  physique,  c’est-à-dire  de  travailler  plus  vite.  Dans  quel  but ?  Produire  plus  pour 
consommer plus ? 

Dans un fonctionnement écologique qui ne serait pas inventé par une idéologie, mais résultant 
de l’observation des  lois  de l’univers,  le  slogan «travailler  plus  pour  gagner plus  de pouvoir 
d’achat» devrait disparaître. En effet, ce slogan devrait devenir «travailler mieux pour dépenser 
moins». 

En revanche,  il  faut toujours tenir compte d’une notion incalculable par l’énergie seule,  et 
introduire  une  nouvelle  notion  de  «négociation».  Cette  notion  ferait  intervenir  des  qualités 
difficilement représentables par la seule énergie déjà dépensée ou échangée. En effet, l’art qui  
résiste à l’usure du temps, qui apporte des conforts à l’âme, économisera de l’énergie dans le 
futur. Et le chercheur, même fondamental, apportera peut-être des solutions géniales pour mieux 
utiliser l’énergie dans un futur peut-être lointain. La qualité manuelle ou intellectuelle continuera 
à avoir son prix et ceux qui la développent mériteront plus que jamais une récompense, même si 
elle n’est pas physiquement mesurable. 

Les valeurs intrinsèques Les valeurs intrinsèques 
Deux sortes de coûts «intrinsèques» devraient être prises en compte dans le prix des choses : 

celui de la matière elle-même et celui de la vie. 

Le coût de l’existence de la matièreLe coût de l’existence de la matière
On parle  souvent  du  prix  de  la  rareté  de  certains  matériaux.  Il  est  toujours  spéculatif  et 

pourtant, lui aussi peut être quantifié de manière rigoureusement scientifique, même au niveau 
de sa structure nucléaire. Plus un noyau a coûté énergétiquement cher pour exister, plus il est 
rare. 

Quant  aux  réactions  physico-chimiques  qui  ont  conduit  à  l’existence  de  certains  éléments 
simples (atomes) ou complexes (molécules…), cela aussi peut être mesurable. 

Le coût de la vieLe coût de la vie
De même que le  métabolisme pourrait  être une base pour mesurer le  revenu minimum et 

salarial d’un individu, on pourrait utiliser une méthode analogue, biologique, pour mesurer le prix 

32



des  produits  agricoles.  Ainsi,  un  animal  se  nourrissant  de  végétaux  est  une  chaîne  de 
transformation énergétique. 

Ces valeurs intrinsèques pourraient déterminer le coût écologique des matières premières et 
des ressources agricoles, sylvicoles, piscatoires… 

Le prix de l’entretien des ressources planétairesLe prix de l’entretien des ressources planétaires
Ces valeurs intrinsèques ne seraient pas reversées à un quelconque propriétaire. Elle devrait 

l’être à un fond commun planétaire permettant de gérer le renouvellement des ressources. 
Dans un tel raisonnement, personne ne serait donc propriétaire d’un quelconque sous-sol ni 

d’ailleurs d’un être vivant,  et  a  fortiori  humain.  Seul  mérite salaire le  travail  pour gérer ces 
différentes ressources :  richesses minières,  aquatiques,  sols cultivés ou non, cheptel,  animaux 
domestiques, associés, salariés ou non… 

Dans la gestion de la planète, intervient aussi la notion d’abri, indispensable pour tout être 
vivant.  Il  s’ensuit  que  l’entretien  d’un  espace  sécurisé  pour  se  reposer,  s’approvisionner  ou 
travailler a aussi un coût énergétique, donc redevable. 

Illustration du modèleIllustration du modèle
Un paysan produit du blé. Pour simplifier le raisonnement de l’exemple, on omet qu’il a fallu au 

préalable avoir des semences,  travailler la terre,  fabriquer des moulins… Mais ici,  nous nous 
contentons de «cueillir» le blé à la main. Il y aurait alors deux lots d’énergie pour représenter le 
travail  de  l’agriculteur :  l’énergie  du  blé  en  soi  et  celle  du  récolteur.  Mais  ce  blé  n’est  pas 
exploitable directement. Il faut le transporter au moulin, ce qui va ajouter deux paires de lots 
d’énergie. Sans rentrer dans les détails, il y aura d’une part le travail du transporteur et d’autre 
part l’énergie du moyen de transport, puis le travail du meunier et celui du moulin. Ce blé devra 
être transformé pour être propre à la consommation, d’où deux autres paires de lots : le travail 
transporteur suivant et l’énergie du moyen de transport, puis le travail du boulanger et l’énergie 
du four. On peut même imaginer que ce pain va être vendu en grande surface, d’où une nouvelle 
collection de paires d’énergie :  transporteur-transport,  magasinier-stockage… La personne qui 
viendra acheter ce pain devra payer au prorata les différentes énergies consommées. Là aussi, il y 
a deux lots : d’un côté, l’énergie de tous les travailleurs, et de l’autre, celles des machines qui se  
sont usées, des carburants brûlés, de la terre qui s’est appauvrie… 

Le premier  lot  devra  rétribuer  le  travail  humain  et  le  second assurer  la  maintenance des 
machines dont la plus importante de toutes : la Terre. Ce dernier lot serait géré par une sorte de 
Banque Écologique Mondiale. 

Avec  cette  petite  illustration,  on  veut  montrer  la  notion  de  paires  de  dépenses :  celles 
effectuées par l’humain, et celles engendrées par l’utilisation d’outils et d’autres êtres vivants. 
Ces derniers requièrent soins et alimentation, c’est-à-dire de nouveaux apports d’énergies, même 
en tant que matière inerte. 

Ainsi, si le producteur a dépensé 20 joules d’énergie personnelle et 20 joules d’énergie non 
personnelle (autres hommes, machines, matières premières…), le consommateur devra lui payer 
40 joules. En fin de transaction, le consommateur aura perdu 40 joules et le producteur n’aura 
reçu que 20 joules. 

Cela aura pour conséquence que plus les dépenses seront élevées, plus l’acquéreur se tournera 
vers un système plus économique, donc avec un meilleur rendement. Un travailleur qui produirait 

33



un produit plus cher à qualités égales par manque d’optimisation se verrait pénalisé comme dans 
les systèmes actuels de concurrence, mais cette fois-ci, énergétiquement mesuré. 

On  voit  ici  le  grand  écart  avec  nos  systèmes  actuels  de  rémunération.  Il  n’y  a  pas 
d’enrichissement possible par le travail en soi ! En effet, cette rétribution ne correspond qu’à la 
perte d’énergie du travailleur. Il faudra donc trouver autre chose pour, par exemple, récompenser 
la qualité d’un travail, éventuellement purement intellectuel. Sinon, il y aurait même un risque 
d’appauvrissement de celui qui ne dépend que du travail physique des autres, sans apporter de 
valeur ajoutée. On serait donc, en résumé, devant une sorte de SMIC dynamique et universel 
assurant la vie d’un humain. 

Il faut préciser et insister sur le fait que cet exemple ne sert qu’à montrer les flux d’énergie du 
producteur au consommateur qui se décomposent systématiquement en deux parts. Malgré les 
omissions faites pour faciliter la démonstration de l’implication d’une telle économie basée sur 
l’énergie, on peut se rendre compte qu’elle ne serait jamais juste à 100 %. En effet, il faudra sans 
cesse par la suite des réajustements pour tenir compte de tel ou tel flux d’énergie oublié ou mal 
évalué dans les mesures précédentes. Mais, surtout, il  reste en réalité une troisième part qui 
échappe, du moins actuellement, aux mesures physiques de l’énergie. 

Cette  troisième  part  comprendrait  les  gains  d’énergie  conséquents  d’une  créativité,  d’une 
qualité artisanale ou d’une main-d’œuvre professionnelle, de la gestion d’équipes, et même des 
risques encourus et parfois subis, etc.  grande surface, d’où une nouvelle collection de paires 
d’énergies :  transporteur-transport,  magasinier-stockage… La personne qui viendra acheter ce 
pain devra payer au prorata les différentes énergies consommées. Là aussi, il y a deux lots  : d’un 
côté,  l’énergie de tous travailleurs,  et  de l’autre,  celles des machines qui  se  sont  usées,  des 
carburants brûlés, de la terre qui s’est appauvrie… 

Le premier  lot  devra  rétribuer  le  travail  humain  et  le  second assurer  la  maintenance des 
machines dont la plus importante de toutes : la Terre. Ce dernier lot serait géré par une sorte de 
Banque Écologique Mondiale. 

Avec  cette  petite  illustration,  on  veut  montrer  la  notion  de  paires  de  dépenses :  celles 
effectuées par l’humain, et celles engendrées par l’utilisation d’outils et d’autres êtres vivants. 
Ces derniers requièrent soins et alimentation, c’est-à-dire de nouveaux apports d’énergies, même 
en tant que matière inerte. 

Ainsi, si le producteur a dépensé 20 joules d’énergie personnelle et 20 joules d’énergie non 
personnelle (autres hommes, machines, matières premières…), le consommateur devra lui payer 
40 joules. En fin de transaction, le consommateur aura perdu 40 joules et le producteur n’aura 
reçu que 20 joules. 

Cela aura pour conséquence que plus les dépenses seront élevées, plus l’acquéreur se tournera 
vers un système plus économique, donc avec un meilleur rendement. Un travailleur qui produirait 
un produit plus cher à qualités égales par manque d’optimisation se verrait pénalisé comme dans 
les systèmes actuels de concurrence, mais cette fois-ci, énergétiquement mesuré. 

On  voit  ici  le  grand  écart  avec  nos  systèmes  actuels  de  rémunération.  Il  n’y  a  pas 
d’enrichissement possible par le travail en soi ! En effet, cette rétribution ne correspond qu’à la 
perte d’énergie du travailleur. Il faudra donc trouver autre chose pour, par exemple, récompenser 
la qualité d’un travail, éventuellement purement intellectuel. Sinon, il y aurait même un risque 
d’appauvrissement de celui qui ne dépend que du travail physique des autres, sans apporter de 
valeur ajoutée. On serait donc, en résumé, devant une sorte de SMIC dynamique et universel 
assurant la vie d’un humain. 

34



Il faut préciser et insister sur le fait que cet exemple ne sert qu’à montrer les flux d’énergie du 
producteur au consommateur qui se décomposent systématiquement en deux parts. Malgré les 
omissions faites pour faciliter la démonstration de l’implication d’une telle économie basée sur 
l’énergie, on peut se rendre compte qu’elle ne serait jamais juste à 100 %. En effet, il faudra sans 
cesse par la suite des réajustements pour tenir compte de tel ou tel flux d’énergie oublié ou mal 
évalué dans les mesures précédentes. Mais, surtout, il  reste en réalité une troisième part qui 
échappe, du moins actuellement, aux mesures physiques de l’énergie. 

Cette  troisième  part  comprendrait  les  gains  d’énergie  conséquents  d’une  créativité,  d’une 
qualité artisanale ou d’une main-d’œuvre professionnelle, de la gestion d’équipes, et même des 
risques encourus et parfois subis, etc. 

Un système équitable Un système équitable 

Des échanges circulaires Des échanges circulaires 
La notion d’aides de solidarité pourrait  être aussi  à  revoir  sous la  lumière de la  monnaie-

énergie. 
Effectivement, au lieu de s’égarer dans des calculs complexes et injustes, car incapables de 

prendre en compte tous les cas particuliers, il  serait préférable de reconnaître à chaque être 
humain un droit  inaliénable à la  vie,  depuis sa naissance jusqu’à sa mort.  Nous recevons de 
l’énergie  à  chaque instant,  principalement  du Soleil  et  de  la  gravité.  Cette  énergie  nous est 
distribuée bien avant l’apparition de la monnaie et des finances, comme c’était le cas pour tous 
les êtres vivants et pour l’ensemble de l’humanité qui a précédé nos «grandes» civilisations, sans 
oublier celles du commerce, du grand capital et de la surconsommation. Il est clair que cela ne  
supprimera pas les besoins en assistance, puisque tout le monde peut être touché par un incident 
majeur.  Toutefois,  cela permettrait  d’améliorer considérablement la  fluidité des échanges,  qui 
sont rendus très opaques par l’absence de mesures adéquates et fiables. 

Imaginons que l’on regarde tous les flux, les plus banals par exemple, comme celui que le 
boulanger va payer à l’État, qui en donne une partie à l’armée, qui paye l’entreprise qui travaille 
pour  elle,  qui  verse  le  salaire  de  l’ingénieur  qui  achètera  son pain  au boulanger… Combien 
d’échanges sont finalement d’une manière ou d’une autre «circulaires» ? Ce qui a été donné d’une 
main est repris par l’autre. De manière caricaturale, on pourrait dire que le boulanger a donné de 
l’argent à l’ingénieur pour qu’il se nourrisse chez lui à condition que ce dernier ait contribué à 
l’armement de son pays. Cette vision devrait mettre en question la notion d’imposition, de taxe, 
etc. 

Le flux de la consommation ainsi que les capitalisations, du point de vue énergétique, sont bien 
des réalités sans valeurs ni politiques ni morales. Les analyser sous cet angle peut nous conduire 
à d’autres concepts économiques. 

Une incitation à la paresse ? Une incitation à la paresse ? 
Et si tout le monde reçoit une «manne du ciel», est-ce que cela ne serait pas propice à la 

paresse ? 
Tout d’abord, il faut s’entendre sur la notion de «paresse» qui peut être une maladie, une forme 

d’abus, une marque d’intelligence… 

35



Tout d’abord, toute personne en arrêt maladie mérite cette manne, car ni l’énergie solaire ni la 
gravitationnelle  ne font  aucune discrimination sur  l’état  de santé  physique ou psychique des 
bénéficiaires. 

Mais  la  paresse  n’est  pas  qu’une «maladie».  L’intelligence de  la  vie  pousse  à  inventer  les 
solutions qui permettent de se fatiguer le moins possible, tout en récoltant au moins autant de 
bénéfices. C’est pourquoi on crée des machines ou exploite d’autres êtres vivants. Il y a donc une 
tendance naturelle, saine et logique à vouloir paresser. 

Le problème est ailleurs. Il est relationnel : il s’exprime parfois sous la forme d’un conflit entre 
les personnes qui ont l’impression de ne pas recevoir une juste rémunération pour leur travail et 
celles qui semblent profiter du système sans rien donner en échange. 

Cette manne éviterait l’assistanat «passif». L’assistance est une aide de la société offerte pour 
que quelqu’un sorte d’une difficulté quand elle est provisoire ou survive décemment quand elle 
est définitive. Mais il arrive que cette assistance n’ait pas les bienfaits psychologiques attendus. 
Pire, ce type de personne assistée s’installe dans un dû sans ressentir la moindre reconnaissance 
ni le moindre besoin à reprendre un rôle actif dans la société qui l’aide. Ce type de paresse ne 
serait plus supportée par la société, mais permise par l’énergie universelle sans frustrer qui que 
ce soit. 

En revanche, rien n’interdirait de travailler plus pour réaliser ses rêves, même si ceux-ci ne 
consistent qu’à collectionner du «capital». L’être humain a besoin de repos et de sérénité, mais il  
a aussi souvent besoin d’agir. Cela peut être simplement par plaisir personnel, en se sentant utile 
dans la société, ou en surmontant des défis. La différence serait énorme, car le stress ne serait 
plus centré sur la survie, mais sur l’exploit. 

Le capitalLe capital
Dans l’esprit  de ménager les  efforts,  le  besoin d’économiser  s’impose comme une solution 

incontournable. Et, qui dit «économie», implique presque toujours «capital». 
La principale vertu du capital est précisément de faire des réserves pour les coups durs. C’est 

le cactus qui stocke l’eau pour résister aux sécheresses, il en est de même pour le chameau, le 
randonneur qui prend sa gourde… Mais évidemment, il y a toujours ceux qui pillent les étals pour 
se faire des réserves inutiles, quitte à priver les autres… Ce n’est pas un argument pour bannir la 
notion de capital. 

Au contraire, peut-être serait-il aussi temps de changer complètement la vision du crédit et de 
repenser à l’utilité de l’épargne et de ce que cela implique. En effet, aucun système physique ou 
biologique ne vit à crédit. Et jusqu’à présent, aucun physicien n’a démontré que l’on pouvait créer 
de l’énergie, à tel point que c’est l’une des rares lois inébranlables de la physique. Pour produire 
un  travail,  comme  la  transformation  et  le  déplacement,  il  faut  puiser  l’énergie  dans  des 
ressources disponibles. 

Le capital  incontournable  en physique est  l’énergie  potentielle.  Cette  énergie  est  présente 
partout, et elle l’est aussi en biologie. Or l’emprunt n’existe pas en biologie : un être vivant ne 
peut jamais consommer plus que ce qu’il a, sinon, il meurt. Il faut donc épargner et mettre en 
réserve des aliments et autres ressources pour plus tard. 

Mais, l’épargne n’est pas gratuite en soi, car il faut rechercher de moyens de stockage adapté.  
Certains s’orienteront vers des ressources fiables et inaltérables dans le temps, comme l’or, ne 
demandant  pratiquement  pas  d’énergie  de  maintenance.  Mais  l’or  n’est  pas  rapidement 
exploitable pour n’importe quel travail qui dans la majeure partie du temps, doit se réaliser dans 

36



un délai relativement court. En biologie, le stockage se fait sous forme d’éléments facilement 
exploitables,  généralement  sous  la  forme  de  glucides,  éventuellement  dans  des  «organes  de 
réserve»  appropriés.  Mais  au-delà,  il  faut  souvent  maintenir  des  structures  externes,  à 
commencer par les abris contre des prédateurs ou pour supporter les intempéries. Il faudra aussi  
très souvent gérer des réserves alimentaires pour éviter de se fatiguer à dépenser trop d’énergie 
à la trouver et la rendre disponible… Tout cela impose des réparations, de la maintenance. La 
seule chose qui est éternelle, c’est la «flèche du temps», l’entropie génératrice de désordre. 

Cette situation va créer un phénomène de rétroaction sur le capital : plus il y a de capital, plus 
les dépenses pour le conserver vont s’accroître. Est-ce la source du «capitalisme» ? Dans le site 
Hôdo, nous refusons à l’instar des conseils de H. Laborit de faire de la «morale». Le capitalisme 
«hypertrophié» pourrait  être une maladie psychique,  une sorte d’addiction comme celles que 
peuvent engendrer certaines drogues, par peur de ne pas pouvoir assouvir les moindres «rêves» 
permis  par  le  capital.  C’est  peut-être  tout  compte  fait  une  manifestation  de  la  volonté  de 
domination qui sommeille en chacun de nous qui se réveille sous forme de boulimie. C’est peut-
être aussi l’angoisse de manquer qui devient obsessionnelle. Dans tous les cas, il s’agirait d’une 
maladie nécessitant des soins psychiatriques.

Quoi qu’il en soit, ce capital n’est pas que le mal personnifié et n’est pas nécessairement un 
trésor réservé exclusivement à un individu avare ou un clan autarcique. À l’instar de la reine chez 
les insectes sociaux, il n’est pas rare que le capitaliste alimente souvent une «colonie» plus ou 
moins  importante.  Certes,  on  peut  lui  reprocher  sans  doute  de  ne  pas  assister  d’autres 
fourmilières ou de profiter des insectes ouvriers. 

Le capital peut grossir souvent par la chance, mais tout aussi grâce à plusieurs formes de 
courage, comme la persévérance, l’audace, etc. Alors, faut-il répartir cette «chance» pour aider 
ceux  qui  n’en  ont  pas ?  Faut-il  déshabiller  Pierre  pour  habiller  Paul ?  Ce  type  de  répartition 
n’apporterait probablement aucun résultat bénéfique. En effet, il y aurait à peu près 3 milliards 
de personnes recensées comme pauvres qui, la plupart du temps, n’ont même pas accès à de l’eau 
salubre. Même si la personne la plus riche au monde a une fortune de plus de 300 milliards de 
dollars, cela ne représenterait que 100 dollars donnés à ces pauvres. Et encore, donné en une 
seule et unique fois, car le milliardaire en question n’aurait plus rien. 

Si l’on veut tendre la main à tous ceux qui sont en difficulté, il vaut mieux distribuer un revenu 
universel à l’abri de toute spéculation, même si certains se contentent de s’endormir dessus. Et si 
l’on perd tout d’un coup ? L’individu sera rapidement naturellement renfloué, car cette manne est 
permanente  et  indépendante  de  toute  spéculation  financière.  De  plus,  avec  une  monnaie 
mesurant vraiment l’énergie, le perdant ne se retrouvera sûrement pas endetté. Toutefois, comme 
l’énergie nécessaire au maintien de la vie serait insuffisante pour améliorer son confort, il devra 
échanger son travail contre du capital qui lui ouvrira de nouvelles perspectives.

Pour aider ceux qui viennent de subir un choc à remonter rapidement la côte, un capital de 
secours peut être indispensable à maintenir. Un tel capital en prévision de situation d’urgence 
serait collectif et ajusté selon les besoins par une contribution collective. Cette imposition ne  
devrait servir qu’à maintenir les structures partagées par des communautés, et non à maintenir 
une fausse redistribution qui serait en réalité purement politique. 

Et dans les coulisses ?Et dans les coulisses ?
Ce serait une erreur de ne penser qu’à rémunérer le travail personnel de transformation en 

nouveaux produits utilisables ou consommables. Une société dépend de nombreux services non 
matériels, comme les administratifs, artistes, chercheurs, enseignants, fonctionnaires, magistrats, 

37



militaires, policiers, pompiers, soignants (par ordre alphabétique pour ne pas donner de «valeurs» 
morales) sans oublier les bénévoles de toute sorte… Que serait une société sans leur présence ?

Il ne faut pas oublier non plus le partage de l’information, car elle contribue à l’enrichissement 
global du savoir. 

Certaines sociétés encouragent les gens à travailler plus pour gagner plus, sans tenir compte 
du fait qu’ils dépendent de plus en plus d’organismes gratuits et parfois bénévoles qui comblent 
les  lacunes  du  système  social.  Ces  dernières,  pour  survivre,  se  font  payer  sous  forme  de 
mutualisation par impositions ou taxes. De plus, pour assurer certaines cohésions sociales par des 
œuvres dites de solidarité, une multitude de redistributions viennent s’ajouter aux prélèvements : 
allocations familiales, réinsertions sociales, aides à la personne handicapée, aux retraités, aux 
chômeurs, aux malades…

La recherche et les normesLa recherche et les normes
La recherche n’est l’apanage de personne ni d’aucun regroupement. Entreprises et particuliers 

investissent  souvent  dans  la  recherche  pour  améliorer  leurs  productions.  Mais  il  existe  trois 
domaines particuliers dans la recherche : la recherche fondamentale, qui n’est pas directement 
rentable, mais qui est cruciale pour le développement des connaissances ;  la recherche sur le 
bien-être collectif,  qui  inclut  la  santé physique et  mentale,  la  sociologie,  l’écologie,  ainsi  que 
d’autres disciplines connexes, comme l’urbanisme ou l’ergonomie ; et la métrologie et les normes, 
qui sont essentielles pour faciliter l’échange des connaissances et des technologies.

La recherche fondamentale est un trésor du savoir de l’Humanité, et, en tant que telle, ne 
devrait avoir ni frontière ni limitation de budget. Elle est intrinsèquement liée à l’éducation. Mais  
à l’heure d’aujourd’hui, seul le «mécénat» d’État lui permet de vivre et de briller. Cette recherche 
s’inscrit  dans la droite lignée du respect de l’intelligence, car elle l’ouvre vers une meilleure 
compréhension de l’univers.

Il  en  est  légèrement  différent  pour  la  recherche  du  bien-être  collectif  qui  peut  intéresser 
certains organismes qui en vivent et donc qui peuvent contribuer à ce budget. Mais l’expérience 
montre qu’en général, le bien-être ne motive que ceux qui en sont plus ou moins directement 
privés. Donc, même si l’entraide est mutualisée pour unir les efforts de soin, il est indispensable 
de lui associer une notion de prévoyance, une technique connue des entreprises qui en vivent 
comme les assurances. Cette recherche s’inscrit également dans l’esprit de la première loi de 
Hôdo. En effet, l’intelligence dépend de la qualité de vie qui la soutient, donc l’État devrait être 
responsable  de  cette  mission,  même  s’il  partage  certaines  de  ses  compétences  avec  des 
organismes privés.

Enfin, les normes ont un but essentiel : celui de pouvoir travailler en synergie et de permettre 
d’interfacer des unités distinctes issues de productions diverses. Elles ne sont pas des lois, ni 
même des  «contrats»,  mais  des  recommandations  assurant  la  compatibilité  des  créations  de 
producteurs distincts.  Dans la même optique,  il  est  nécessaire d’avoir un bureau de mesures 
fiables et partagées par tous. Le projet Hôdo compte y inclure l’unité de monnaie internationale 
qui serait reliée à étalon-énergie qui remplacerait celui de l’or. 

Dans  un  système  sans  cesse  concurrentiel,  il  est  bon  d’avoir  des  organismes  neutres, 
disponibles et compétents dédiés à ces normalisations réunissant des compétences et des intérêts 
différents afin d’éviter tout monopole. Les décisions strictement consensuelles sont à privilégier 
et le taux d’approbation indiqué pour chaque norme en plus du statut «draft» ou «approuvé». 
L’État doit pouvoir y prendre part pour garantir cette neutralité.

38



Une contribution à la HôdoUne contribution à la Hôdo
Que serait donc une contribution collective à la Hôdo ? On sait qu’un être vivant qui consomme 

trop ses ressources, son capital, va en manquer pour se nourrir et finir donc par mourir. Mais il y 
a même pire ! Si un groupe de cellules d’un organisme complexe, comme l’humain, s’emballe, cela 
engendre un cancer qui peut être mortel.  Les raisons de «scléroses» et de «cancers» sociaux 
peuvent être très variées. L’une des raisons de la création d’une monnaie-énergie est précisément 
de gérer de manière scientifique et non politico-financière les ressources de la planète, sinon, 
nous devenons un «cancer» pour elle.

En même temps, cette monnaie devrait éviter les «maladies» sociales, en général, toujours liées 
à une mauvaise répartition des ressources. Hélas, personne ne connaît le futur et l’imprévu est 
toujours à la prochaine étape. L’idée serait alors de créer un fond commun incluant non seulement 
les entretiens prévus et nécessaires pour les besoins de la société, mais aussi l’imprévu. Pour 
cela, il existe déjà l’imposition. Mais est-elle juste ? Est-ce que le fait d’instaurer des tranches 
donne l’impression de créer des «classes socioéconomiques», engendrant des sentiments d’être 
«vaches  à  lait»  pour  certains,  de  rancœurs  pour  d’autres  contre  des  «assistés  non 
reconnaissants»,  etc.  Or,  dans  l’esprit  de  Hôdo,  il  est  malsain  de  créer  des  «catégories» 
d’humains,  surtout  quand  ces  catégories  se  définissent  plus  ou  moins  explicitement  sur  des 
valeurs morales.

D’autre part, Pierre Daco, ce vulgarisateur de la psychologie des années 60, considérait que la 
psychothérapie  devrait  être  un  service  public,  et  avait  constaté  que  la  gratuité  d’un  service 
semblait  psychologiquement  néfaste.  En effet,  le  conseil  des psychologues de l’époque aurait 
conclu que les effets de la gratuité étaient contre-productifs à la guérison, et qu’il valait mieux 
payer  un  «bouton»  que  rien.  La  notion  de  contribution  et  de  reconnaissance  semble  très 
importante dans la relation entre les êtres.

Pour résoudre ces questionnements, une solution innovante pourrait être envisagée : l’impôt 
devrait être standardisé et identique pour tous les citoyens. Pour ce faire, une formule pourrait 
être utilisée, par exemple : x = a.y, où x représente le montant de l’impôt, a correspondrait au 
taux  de  l’impôt  et  y  serait  le  revenu.  Cette  contribution calculée  sous  forme de  progression 
géométrique  permettrait  de  supprimer  par  le  bas  la  sensation  d’assistanat,  et  par  le  haut, 
l’impression de vache à lait. Et, par la même occasion, il n’y aurait plus le besoin de «tranches» 
du  tout.  Cet  algorithme  serait  d’ailleurs  adaptable  à  de  nombreuses  autres  formes  de 
contributions.

Exemple : si l’imposition devait être est la dîme, et le revenu moyen mensuel était de 2000 J, les 
revenus minimums et maximum, respectivement, 200 J et 2 000 000 J, on pourrait avoir :

Les contributions proportionnelles seraient calculées pour tous les revenus selon la formule : 
x=(a.y), où a représente 10 % (c’est-à-dire la dîme). On aurait par exemple :

1.— Impôt sur le revenu minimum : 0,1 * 200 J = 20 J
2.— Impôt sur le revenu moyen : 0,1 * 2 000 J = 200 J
3.— Impôt sur le revenu maximum : 0,1 * 2 000 000 J = 200 000 J
Pour mieux comprendre l’exemple, on peut remplacer le J (joule) par la monnaie que l’on veut : 

€, ¥, £, $…

L’urgenceL’urgence
Il  existe enfin un autre «capital» présent dans toute activité : le temps. L’obsession pour la 

productivité peut conduire à une pression excessive sur les employés, les incitant à donner le 

39



meilleur  d’eux-mêmes  en  permanence.  Cela  s’avère  particulièrement  problématique  dans  les 
professions où il faut faire face aux imprévus et gérer l’urgence. Il serait sans doute plus sage de  
limiter les activités professionnelles à 80 % pour précisément garder ce capital-temps afin de 
pouvoir répondre à l’urgence. Alors, qu’en serait-il de ces 20 % ? Pourquoi ne pas les utiliser pour 
la veille technologique, le perfectionnement de ses compétences, en auto-apprentissage, ou, par 
défaut, des tâches interruptibles à tout instant et ne requérant pas de délai ? Ces 20 % devraient 
servir aussi au repos qui suit une surcharge d’activité due au traitement d’une urgence. 

Le partage de la TerreLe partage de la Terre
Proche de l’utopie, peut-être, mais puisque l’on parle d’une manne du ciel, pourquoi ne pas 

suggérer aussi la manne de la Terre ? La Terre n’appartient en soi à personne. C’est ce qu’on y  
fait qui gagne de la valeur en fonction de l’énergie qu’on y a consacrée. Une terre agraire ne 
gagne de valeur que par le travail de l’agriculteur, les ressources minières ne gagnent que parce 
qu’elles ont été extraites… D’ailleurs, le sol en soi a du coup perdu sa valeur minéralogique. Peut-
être que, un jour, la Terre sera considérée comme équitablement partageable, de la naissance à la 
mort. Chacun aurait alors droit à une parcelle (seconde loi de Hôdo). Une autre serait réservée à  
la vie dans la communauté. Enfin, une troisième resterait inviolable, au service de la Terre elle-
même (première loi de Hôdo). Il y a là une véritable révolution de mentalité qui risque de ne pas 
plaire à beaucoup de monde. Et pourtant… 

Serait-ce l’occasion de découvrir une nouvelle forme de synergie ? Puisque tout le monde serait 
en «sécurité minimum», il pourrait contribuer «bénévolement» aux œuvres et services communs : 
santé, éducation, recherche, sécurité, transport… Si l’humain a besoin de repos et de sérénité, il a 
souvent besoin d’agir, ne fût-ce que pour le plaisir personnel de se savoir utile à sa communauté. 

40



ÊÊTRETRE H HÔDONÔDON
Le projet Hôdo, en aucun cas ne devrait être un parti ou un clan. En effet, c’est un projet, et il  

doit demeurer tel quel,  avec comme seul but d’aider l’humanité à vivre en harmonie sur une 
planète saine. C’est un état d’esprit, une ligne de conduite, ou plutôt une route, une voie. C’est  
pourquoi il ne préconise que trois règles pour y arriver afin que quiconque puisse les mettre en 
œuvre.

En  effet,  la  notion  de  parti  inclut  presque  inévitablement  la  notion  de  partisanerie,  une 
partition au sens mathématique dans un ensemble. Cela serait normal, voire indispensable, pour 
la gestion de la vie en communauté. Cependant, cela serait malsain pour l’esprit hôdon qui est 
uniquement  une  manière  de  se  comporter  pour  approcher  un  humanisme  le  plus  rationnel 
possible. Cela ne devrait pas être une proposition de gestion de vie en communauté, comme c’est 
théoriquement le but des partis. 

Toute la  nature est  un équilibre  dynamique et  instable  entre  deux antagonismes.  L’univers 
physique  entier,  et  dans  chacune  de  ses  composantes,  oscille  entre  forces  attractives  et 
répulsives.  Et  nous  sommes  le  résultat  de  ces  jeux  de  forces  et  de  ces  «tatonnement»  d’un 
équilibre à l’autre.  

Du point de vue du Hôdon, il n’y a donc pas de partis bons ou mauvais, seulement des décisions 
à choisir entre différentes options, comme appuyer sur le frein ou sur l’accélérateur. Ce sont les  
circonstances  qui  imposeront  les  choix,  et  souvent  les  doutes.  Être  hôdon,  c’est  accepter  la 
coexistence  de  ces  tendances  sans  jugement  de  «valeur»  tant  qu’elles  respectent  les  lois 
fondamentales  de  Hôdo.  Être  hôdon,  c’est  déjà  éviter  de  taxer  le  frein  d’«imbécile»  et 
l’accélérateur  de  «méchant».  C’est  aussi  éviter  de  se  comporter  paternellement  ou 
démagogiquement en manipulant les valeurs éthiques, qu’elles soient d’origine religieuse ou non. 

C’est pourquoi il ne peut y avoir de parti «hôdon», puisque son attitude prône la neutralité, ou, 
plus précisément, un équilibre dynamique. Le Projet Hôdo s’intégrerait plus facilement dans des 
partis qui incluent tous les courants politiques, puisque, pour bien gouverner, il faut savoir freiner 
et accélérer, tourner à gauche ou à droite, tout en maintenant un cap. Néanmoins, la politique 
n’est  pas  le  but  de  Hôdo.  En  effet,  la  première  loi  de  Hôdo  est  de  «respecter  toute  forme 
d’intelligence».  Cela  a  pour  effet  d’instaurer  un  certain  «doute»,  qui  pousse  le  Hôdon  à  la 
modestie scientifique. Or, ce doute empêche de prétendre détenir la vérité, et, par conséquent, 
évite tout prosélytisme. 

Dans ces conditions, comment se comporter en Hôdon ?

Être modérateurÊtre modérateur
Un résultat bénéfique qui pourrait découler des trois «Lois» de Hôdo est d’éviter de jeter de 

l’huile sur le feu en criant «au méchant loup» ou «à la pauvre petite belette». Le loup n’est pas 
méchant et la belette est aussi un carnivore. Il manque de modérateurs, de vrais psychologues qui 
comprennent les motivations qui poussent les gens depuis leur naissance et au travers de leur 
parcours de vie à réagir parfois de manière hostile. Des modérateurs qui savent reconnaître les 
points sensibles à soigner et cicatriser pour ramener la sérénité et s’orienter vers la recherche du 
consensus.  Des modérateurs  plutôt  que des  stratèges  plus  habiles  à  insulter  et  entretenir  la 
discorde.

41



Être créateur d’idéesÊtre créateur d’idées
Respecter l’intelligence, c’est comprendre les rouages qui animent nos choix, c’est mettre fin à 

toute forme de domination, c’est collaborer pour inventer de nouvelles choses, en exploitant nos 
divergences comme un catalyseur de créativité plutôt que de discorde.

Qu’importe d’ailleurs les batailles  de chapelles,  entre l’inné,  l’induit  social,  voire purement 
géologique, acquit passif ou actif.

Être Hôdon, c’est ne pas hésiter à mettre en commun des idées, des suggestions. Qu’importe si  
ces idées ne sont pas accueillies.

À la recherche de consensus, il ne faut pas oublier que le «Hasard», parie sur le futur et que le 
«savoir» prédit en fonctions des expériences du passé. Et dans tous les cas, utiliser les erreurs 
comme des tremplins et non comme des boulets aux pieds.

Une éducation hôdonneUne éducation hôdonne
Quelle éducation du point de vue hôdon ? L’éducation a normalement deux missions. D’un côté,  

elle apprend à vivre dans l’instant présent dans un contexte culturel donné, et d’un autre côté, 
elle enseigne comment être créatif dans un avenir plus ou moins proche du même contexte. 

Concernant le contexte culturel vécu au présent, l’éducation pourrait apprendre à régler les 
différends et favoriser la cohabitation, qui figure parmi les buts de la toute première loi de Hôdo. 

L’autre mission est celle de faire acquérir un bon niveau d’expertise dans un art, une technique, 
une science… Ce type d’enseignement est souvent sanctionné par des diplômes. Néanmoins, il est 
vain d’attendre que cette formation dispense un savoir de qualité correspondant aux nouvelles 
connaissances.  En  effet,  lorsqu’un  nouveau  domaine  d’expertise  naît,  seuls  les  pionniers 
découvrent le métier et seuls eux peuvent l’enseigner, parfois sans être pédagogue. Il faut un 
certain  temps  pour  que  s’installe  un  système  éducatif  qui  «fabriquera»  les  spécialistes  en 
question. Il faut le prendre souvent plus comme un tremplin pour aller encore plus loin de l’avant.

Pour cela, on peut s’inspirer des idées que H. Laborit a décrit pour un type d’enseignement qui 
correspond à ces objectifs :

Enseigner sans imposer, donner le goût de jouer à la vie, c’est-à-dire à comprendre puis à 
découvrir le monde, est sans doute le seul moyen de faire disparaître l’injustice sociale. Présenter 
les événements avec toute l’objectivité possible, sans y apposer d’évaluations morales, et ce, sans 
dissimuler ces faits derrière un épais manteau de considérations morales. Il est crucial de ne pas 
ériger  en  vérité  absolue  une  solution  temporaire  adoptée  par  une  communauté,  car  elle  ne 
constitue souvent qu’un palliatif pour masquer le véritable problème, qui pourrait être traité de 
manière plus efficace.

Évidemment, cette intégration nécessitera l’acquisition des compétences sociales, telles que le 
respect d’un code linguistique partagé et réglementé. Il faut rappeler que ces normes ne sont que 
des normes, et qu’elles englobent toutes les règles des non-dits et des protocoles de courtoisie  
dont il faut au moins signaler l’existence. Être factuel impose de ne jamais cacher la vipère sous 
l’oreiller. 

Cela  aussi  s’accompagnera  d’exercices  pour  stimuler  l’intelligence  et  ses  différentes 
composantes : mémoires, logique, créativité… sans viser à ne vanter que le côté «abstrait» de 
l’intelligence. Peut-être faut-il aussi inclure par la même occasion dans cet enseignement celui de 
s’occuper  activement  de  l’autre :  aperçu  de  secourisme,  de  réaction  aux  accidents,  des 

42



conséquences de l’incivisme, etc. Finalement, il est essentiel d’enseigner des méthodes telles que 
la communication non violente, la planification du temps, la gestion du stress ainsi que toutes les  
compétences favorisant un meilleur vivre-ensemble.

Tous  ces  souhaits  seront  confiés  à  des  pédagogues,  des  psychologues  et  évidemment  des 
enseignants. Or, il est rare que tous pensent de la même manière et il est même utile qu’il y ait 
des  divergences.  L’État  se  dégagerait  donc  de  la  main  mise  sur  le  contenu  et  le  modèle 
pédagogiques de l’enseignement. Par contre, cet enseignement étant un devoir de l’État pour 
respecter toute forme d’intelligence serait soutenu par tous les moyens techniques possibles.

Même l’acquisition de traditions et de coutumes d’une association ne serait pas interdite, à la 
condition que les deux premières lois de Hôdo soient respectées. C’est-à-dire que toute personne 
est libre de quitter un contexte pour en rejoindre un autre sans intention d’envahir ce dernier. 

Et  si  l’on  mettait  plus  de  volonté  pour  faire  découvrir  les  fondements  de  la  sagesse  dès 
l’enfance grâce à la physique, à la biologie et à la neuropsychologie. Pas une physique basée sur 
les formules mathématiques, mais sur l’observation, et la recherche du pourquoi et du comment. 
En ce qui concerne la biologie, quelle meilleure méthode pour enseigner, par exemple, la sexualité 
en commençant par l’observation du pistil et de l’étamine ? Et la neuropsychologie, pour expliquer 
que notre cerveau est au service de la survie de chaque individu, le comprendre est le début de la  
recherche de tout consensus. On ne peut se cantonner dans un clan politique en rejetant tous les 
autres. En règle générale, à la manière du tao, à chaque lumière correspond son ombre. Et sans 
ombre, il n’y aurait pas de lumière. Le ciel serait noir, sans étoiles, et l’on ne distinguerait même 
pas le sol sur lequel on s’aventure.

Les différences de comportements  sociaux se  trouvent  partout.  Partout,  par  exemple,  pour 
certains peuples, ne pas se regarder dans les yeux signifie le mépris ou le mensonge, mais, pour 
d’autres, regarder dans les yeux est un manque de respect méprisant. Les climats géologiques, 
l’héritage  génétique,  culturel,  et  bien  d’autres  différences  influencent  les  codes  sociaux, 
entraînant des comportements distincts. Certaines populations ont l’ouïe plus développée, la voix 
plus  de ténor,  une capacité  thoracique supérieure,  une meilleure résistance au froid  ou à  la 
chaleur. Alors, dans ce cas, le bruit peut être considéré comme nuisant pour les uns. Est-ce pour 
cette raison que l’un d’eux est intolérant et l’autre envahissant ? En fait, oui, mais cela ne doit pas 
être un péché, un mal… C’est un état, et le cerveau doit trouver la solution pour que chacun 
supporte l’autre tout en respectant le droit au refuge.

Il est donc important d’apprendre à respecter les normes établies de son lieu de résidence. 
Elles sont parfois le fruit de nombreuses générations et souvent souvent sans doute de conflits. Il  
faut se souvenir en permanence que les normes ne sont pas des vérités, mais sont des règles de 
jeu. Quel joueur de football ou de rugby ne respecterait pas les règles du jeu ? Il en est de même  
pour les règles de grammaire, d’orthographe, etc. Le calcul lui-même est basé sur des normes, et  
ces normes ont ceci de merveilleux :  elles permettent à quiconque, peu importe la langue ou 
l’écriture, de comprendre l’expression «1 + 2 = 3». Et si cela pouvait être les bases d’un nouvel 
espéranto ? Ces normes sont en général mises en place par des experts, les académiciens pour le  
langage, les informaticiens pour le codage de la toile, etc., pas par des idéologues sous couvert de 
politique.

43



LLEE  MOTMOT  DEDE  LALA  FINFIN  
Et si, dans notre charte, nous remplacions le terme «Hôdo» par «Terra» ? Si les trois principes 

fondamentaux  suffisaient  pour  qu’un  être  humain,  quel  que  soit  son  héritage  génétique  ou 
culturel, éprouve une appartenance universelle à l’humanité ? Si chaque humain n’était pas perçu 
comme un être angélique ou démoniaque,  mais  plutôt  comme un individu qui  recherche son 
propre bonheur en participant activement à celui des autres ? 

Certes, cette charte sera interprétée diversement au cours du temps et selon les communautés.  
Car ce qui n’existera jamais, c’est la perfection. En revanche, c’est qui existera toujours, c’est sa 
recherche.

44


	Hôdo, le paradis sur Terre
	Préalables
	Naissance de Hôdo
	Les piliers d’une société hôdonne
	Pose du 1er pilier, le respect
	Respecter toute forme d’intelligence ainsi que son support
	Respecter autrui
	Ne pas blâmer un état d’être
	Ne pas ironiser les erreurs
	L’humilité face à l’élitisme
	Respect la «biodiversité» entre humains

	Les supports de l’intelligence
	L’héritage de la Vie
	L’adaptation au milieu
	L’héritage de l’acquis
	Et l’humanité de demain ?

	Et l’intelligence non humaine ?
	Faut-il tout accepter ?


	Pose du 2e pilier, la sérénité
	Le droit à l’abri et à la fuite
	Trouver ou créer un refuge
	Quel refuge, abri, chez-soi ?
	Tout d’abord, «le jardin secret»
	La sphère intime
	Le clan familial


	Pose du 3e pilier, la synergie
	La synergie par le consensus ou le hasard.
	Le consensus
	Le hasard
	L’équilibre vers une sereine synergie



	L’énergie comme monnaie universelle
	L’énergie omniprésente
	L’énergie comme monnaie ?
	Un système juste
	L’indépendance géopolitique
	Le revenu universel
	Une rémunération juste pour tous

	La maîtrise écologique de l’énergie
	Le travail écologique
	Le coût des dépenses énergétiques de production
	Les cycles de vie
	Le rendement, la qualité et la créativité

	Les valeurs intrinsèques
	Le coût de l’existence de la matière
	Le coût de la vie
	Le prix de l’entretien des ressources planétaires

	Illustration du modèle
	Un système équitable
	Des échanges circulaires
	Une incitation à la paresse ?
	Le capital
	Et dans les coulisses ?
	La recherche et les normes
	Une contribution à la Hôdo
	L’urgence
	Le partage de la Terre



	Être Hôdon
	Être modérateur
	Être créateur d’idées
	Une éducation hôdonne

	Le mot de la fin

