
Proyecto HôdoProyecto Hôdo
HHÔDOÔDO, P, PARAÍSOARAÍSO  ENEN  LALA   

TTIERRAIERRA
El Proyecto Hôdo es un concepto social  que se basa en las leyes de la física, la 

biología y la neurociencia para construir y mantener una Tierra sana para todos sus 
habitantes.

Este concepto no es  un partido político,  ni  debería serlo,  ya que puede inspirar 
cualquier política que promueva la sinergia consensuada, respaldando sus decisiones 
con el rigor, la objetividad y la humildad de la metodología científica.

Sus conceptos se basan en gran medida en ideas de Henri Laborit y, de forma más 
general, en la comprensión del funcionamiento de la inteligencia.

El  término Hôdo alude a la  «Tierra de la  Recompensa (o Retribución)»,  término 
utilizado en algunas escuelas budistas, hōdo (報土) en japonés. Este término se eligió 
para indicar que el paraíso deseado será el resultado de las acciones. Para facilitar su 
traducción a otros idiomas, se suele utilizar la escritura hodo, sin tilde. Además, esta 
escritura puede referirse a hodós, ὁδός «camino» en griego antiguo, que dio origen a la 
hodología. Esta última se refiere, en términos generales, a la ciencia de las conexiones 
en redes, utilizada en diversos contextos, todos relacionados con la inteligencia. Una 
feliz coincidencia.



Table des matièresTable des matières
Hôdo, Paraíso en la Tierra..................................................................................................1
Previo..................................................................................................................................3
Nacimiento de Hôdo...........................................................................................................5
Los pilares de una sociedad hodoniana..............................................................................7

Sentando el Primer Pilar: Respeto..................................................................................7
Respetar todas las formas de inteligencia y sus apoyos.............................................8
Respetar a los Demás..................................................................................................9
Los soportes de la inteligencia..................................................................................11
¿Qué pasa con la inteligencia no humana?...............................................................14

Estableciendo el Segundo Pilar: Serenidad..................................................................16
El derecho a refugiarse y escapar.............................................................................16
Encontrar o crear un refugio....................................................................................16
¿Qué refugio, cobijo, hogar?.....................................................................................17

Sentando el Tercer Pilar: Sinergia................................................................................19
Sinergia por consenso o azar....................................................................................19

La energía como moneda universal..................................................................................23
Energía omnipresente...................................................................................................23
¿Energía como moneda?...............................................................................................25
Un sistema justo...........................................................................................................26

Independencia geopolítica........................................................................................26
Renta Universal.........................................................................................................26
Salario justo para todos............................................................................................27

Control Ecológico de la Energía...................................................................................28
Trabajo Ecológico......................................................................................................29
El coste del gasto energético en la producción........................................................29
Valores intrínsecos....................................................................................................31
Ilustración del modelo...............................................................................................32
Un sistema justo........................................................................................................33

Ser Hôdon.........................................................................................................................39
Ser moderador.............................................................................................................. 39
Ser un creador de ideas................................................................................................40
Una educación Hodon...................................................................................................40

Última palabra..................................................................................................................42

2



PPREVIOREVIO
Soy un INTP (introversion, intuition, thinking, perceiving). Este es uno de los cuatro tipos de 

temperamento racional de los 16 tipos psicológicos del MBTI (Myers Briggs Type Indicator), un 
modelo  y  herramienta  de  evaluación  de  la  personalidad.  Se  basa  en  una  teoría  de  Jung, 
controvertida hoy en día. Sin embargo, creo que esta caracterización me encaja a la perfección. 
Un INTP no es ni un líder ni un superhombre, sino un investigador.

Soy un pensador que analiza ideas con el alma del físico que empecé siendo. Luego, añadí el  
análisis desde la perspectiva del informático en el que me convertiría, quien inicialmente trabajó 
en  los  complejos  cálculos  de  cascadas  de  rayos  cósmicos.  Con  el  tiempo,  la  informática  se 
convirtió en mi profesión por necesidad. He abordado diversos campos, como las matemáticas, el  
tiempo real y la gestión de sistemas, a menudo, al principio, como pionero.

Al  mismo  tiempo,  siempre  me  han  fascinado  las  maravillas  de  la  vida,  incluyendo  la 
inteligencia. He estudiado psicología durante mucho tiempo, y Pierre Daco1 fue mi primer mentor. 
Más  tarde,  al  descubrir  a  Henri  Laborit,  me  interesé  por  los  avances  en  neurobiología, 
ampliamente explicados por Bruno Dubuc2.

Convencido del  poder  del  cerebro  sobre nuestras  relaciones  sociales,  imaginé un proyecto 
destinado a promover una mayor sinergia y serenidad, partiendo del respeto por todas las formas 
de inteligencia. "Todas las formas de inteligencia" es el término que elegí para superar todos los 
prejuicios pasados y, lamentablemente, futuros sobre la inteligencia ajena. Y, al mismo tiempo, es 
cada vez más urgente respetar mejor la naturaleza analizando cuidadosamente el coste de cada 
acción, sin dejarse engañar por pseudoverdades ideológicas.

Decidí  crear  mi  propia  "wiki"  para  compartir  mis  ideas.  Sin  embargo,  mi  experiencia  en 
informática me ha hecho consciente de los riesgos del hackeo y del uso malicioso o incitador al 
odio. Por esta razón, mi sitio es de solo lectura. No obstante, busco otra forma de compartir mis 
ideas  y  fomentar  los  comentarios  y  las  críticas  positivas.  La  perfección  no  existe,  pero  la  
colaboración puede aportar  una visión adicional.  Pensé,  y  aún espero,  que Facebook sería  la 
solución. Pero, dada la cantidad de oyentes y seguidores, debo encontrar otra opción: publicarlo 
en  formato  impreso  o  como  libro  electrónico.  Todos  los  amigos  del  Proyecto  Hôdo  pueden 
traducirlo y publicarlo. Trabajo con copyleft, al igual que con mis novelas alegóricas de ciencia 
ficción. Estas últimas buscaban difundir el humanismo de H. Laborit a través de relatos de ciencia 
ficción. Elegí la anticipación como escenario teatral para evitar caer en trampas que pudieran 
aludir  inmediatamente  a  un  contemporáneo  señalado  como  culpable.  Esto  automáticamente 
pondría anteojeras al lector, impidiéndole ver todos los detalles y circunstancias que rodearon el 
desarrollo  y  la  culminación  de  las  búsquedas  de  sinergia.  Mis  nueve  novelas  publicadas 
oficialmente se describen en mi sitio web  https://projet-hodo.org/Synoptique.html o mi sitio de 
trabajo siempre actualizado y en lectura sola http://hodo.free.fr/Projet_Hodo/es.Synoptique.html.

1 Pierre Daco es un psicoterapeuta belga. Convencido de la utilidad de la psicoterapia para mejorar la calidad de 
vida de las personas, escribió varios libros, entre ellos "Les Prodigieuses Victoires de la psychologie moderne (Las 
prodigiosas victorias de la psicología moderna)", publicado en 1960 por Éditions Marabout.

2 Bruno Dubuc, máster en neurobiología por la Universidad de Montreal, es divulgador científico. Desde 2002, 
presenta el sitio web "Le cerveau à tous niveaux (El cerebro a todos los niveles)" (https://lecerveau.mcgill.ca), una 
referencia tanto para la comunidad científica como para el público en general. En 2024, publicó el libro "Notre 
cerveau à tous les niveaux. Du Big Bang à la conscience sociale  (Nuestro cerebro a todos los niveles. Del Big 
Bang a la conciencia social)" (Écosociété, https://livre.blog-lecerveau.org).

3

http://hodo.free.fr/Projet_Hodo/es.Synoptique.html
https://projet-hodo.org/Synoptique.html


4



NNACIMIENTOACIMIENTO  DEDE H HÔDOÔDO
El proyecto Hôdo no surgió de la noche a la mañana. Llevó mucho tiempo gestándose, sin que 

yo me diera cuenta.
Sus  raíces  se  remontan  a  mi  infancia.  Me  maravillaban  las  curiosidades  de  la  Tierra, 

descubriendo sus piedras brillantes, a veces con formas curiosas, como el cuarzo. Y estos objetos 
brillantes, de noche en el firmamento, también llamaban mi atención. Estas estrellas o planetas 
rápidamente se impusieron en mi mente. Reconocí mi signo, Escorpio, y especialmente la Cruz del 
Sur,  mi  brújula,  porque  me  guió  durante  mi  juventud  y  luego  en  mis  primeras  actividades 
profesionales en el hemisferio sur.

Pero, al mismo tiempo que me maravillaba con estas joyas del universo e intentaba descubrir lo 
que ocultaban, me preguntaba por qué mis compañeros de clase no mostraban interés. Acababa 
de caer por la pendiente: ¿en qué estaría pensando la persona que tengo delante? ¿Por qué? 
¿Cómo? ¿Cómo iba a saberlo? ¿Qué prueba que, en su mente, lo que yo considero rojo también lo 
es para él, aunque lleve el mismo nombre?

Esta curiosidad por la inteligencia me llevó por varios caminos. Pierre Daco, Henri Laborit y 
Robert-Vincent Joule fueron mis primeros mentores en este campo. Incluso la IA me interesó, 
porque  inicialmente  la  consideré  un  "modelo"  experimental  para  ayudarnos  a  comprender  la 
maravilla de la inteligencia, y no solo la de los humanos.

Comprender otras inteligencias fue la chispa que dio origen al primer pilar del proyecto Hôdo.
Esta  inteligencia  es  la  pieza  central  para  comprender  el  universo  en  el  que  vivimos.  Es 

obedeciendo  las  leyes  de  la  Madre  Naturaleza  (o  la  Pachamama  como  me  encanta  decir 
recordando al pueblo andino que tanto agradesco por su acogida), y no ideologías de todos los 
orígenes, que alcanzaremos el progreso. Los humanos no están hechos para volar, pero lo hacen. 
Fue aceptando las leyes de la gravedad que este humano pudo alzar el vuelo. Es este espíritu 
científico el que guiará el espíritu Hôdon. El proyecto Hôdo trata de concebir el arte de vivir  
juntos, de forma científica, objetiva y neutral, de forma consensuada, como los investigadores 
están acostumbrados a hacerlo entre sí, independientemente de sus opiniones y entornos.

Sin embargo, el espíritu del método científico no debe confundirse con «La Verdad», que es 
incontestable por ser «científica», ya que el conocimiento, la ciencia, está en constante evolución. 
Además, al ser los científicos humanos, no son inmunes al error. Por lo tanto, quienes pretenden 
secuestrar la ciencia corren el riesgo de ser tan fanáticos como aquellos a quienes se oponen.

El investigador de corazón a menudo plantea hipótesis, que pueden ser muy interesantes y, 
acaso, muy cercanas a alcanzar el estatus de «verdad» científica. El camino hacia la Verdad es 
muy largo. Afortunadamente, en efecto, porque sin duda nos aburriríamos si la aventura ya no 
existiera. Es interesante señalar, de paso, que existen muchas menos "leyes" en física que en 
justicia, comercio, etc. Es interesante saber que la palabra "física" proviene del griego φυσις, que 
significa "naturaleza". Esto se traduce literalmente como "ciencia de la naturaleza". Sin embargo, 
la  naturaleza abarca todo lo  que existe  y,  por  lo  tanto,  vista  desde esta perspectiva,  no hay 
incompatibilidad con ninguna búsqueda existencialista. Al contrario, si pudiéramos dedicar menos 
tiempo  a  dañarnos,  podríamos  cuestionar  más  nuestro  lugar  en  el  Universo.  De  hecho, 
ignorantemente,  abusamos  de  nuestra  capacidad  de  destrucción  en  detrimento  de  nuestra 
capacidad de creatividad.

5



Así como la física a veces ha tenido que imponer sus observaciones contrarias a las tradiciones 
y  creencias,  la  psicología  y  la  neurobiología  avanzan  lenta  pero  firmemente.  Necesitamos 
reconocer que tenemos una naturaleza animal normal, que las emociones no son defectos y que 
somos menos a menudo los superhéroes de la creación. Admitir que no queremos ser ángeles no 
es fácil, pues va en contra de nuestras creencias religiosas, filosóficas y políticas. Sin embargo, no 
ser ángeles no nos convierte en demonios.

Finalmente,  es  útil  comparar  las  sociedades como organismos vivos,  al  igual  que nuestros 
cuerpos  y  cada  una  de  nuestras  células.  Cada  órgano,  cada  célula,  cada  orgánulo,  cada 
molécula... desempeña un papel en la organización de un ser vivo. No existe ningún valor moral ni 
elitista que sitúe el ano por debajo del cerebro. Si este último consume más oxígeno de la sangre,  
no es por «privilegio dominante». Se debe a que su actividad, que sirve a todo el organismo, 
requiere más recursos y energía para funcionar. Si se encuentra en la parte superior del cuerpo, 
probablemente sea para estar muy cerca de ciertos sentidos que analizan el entorno: la vista, el 
oído y el olfato.

6



LLOSOS  PILARESPILARES  DEDE  UNAUNA  
SOCIEDADSOCIEDAD  HODONIANAHODONIANA

El Proyecto Hodo propone un máximo de diez leyes.
¿Por qué tan pocas? Por un lado, porque son fáciles de recordar.  Pero también, desde una 

perspectiva de la teoría de conjuntos, cuantas menos "definiciones" tenga un conjunto, más podrá 
contener otros conjuntos más precisos. Por ejemplo, el conjunto "calcetines rojos de algodón" 
podría formar parte del conjunto "ropa", al igual que "suéteres azules de lana".

Y esto debe ser cierto para todas las comunidades humanas. Depende de nosotros encontrar el 
conjunto que las una sin obligarlas a perder su identidad, porque es la diversidad la que nos 
enriquece. La uniformidad solo facilita la sumisión a una fuerza dominante.

Las 10 leyes del Proyecto Hodo se dividen en dos categorías: las permanentes, que definen el 
espíritu de Hodo,  y  las adaptables a los tiempos y al  entorno.  Las cinco reglas permanentes 
consisten en las tres leyes fundamentales de la Carta de Hôdo y dos directrices. Estas directrices 
permiten adaptar la carta a las normas específicas de cualquier asociación. Así, el Proyecto Hôdo 
puede adaptarse a las costumbres y tradiciones de su entorno de acuerdo con la primera ley de 
Hôdo.

Las tres leyes fundamentales son:
1.  El  deber  de  respetar  todas  las  formas  de  inteligencia  y  su  soporte  (cuerpo,  sociedad, 

ecosistema, etc.);
2. El derecho a escapar y buscar refugio;
3. El uso del consenso o el sorteo para elegir un camino común, en lugar de estancarse sin 

resolver nada, aùn parcialmente.

Las dos directrices para añadir normas específicas a la asociación son:
1.  No  puede  haber  más  de  diez  leyes  en  total  para  un  grupo  que  decida  implementar  el 

Proyecto Hôdo.
2. Las cinco normas adicionales, si existen, no pueden ser inamovibles. Pueden ser sustituidas, 

eliminadas o renovadas explícitamente.

Sentando el Primer Pilar: RespetoSentando el Primer Pilar: Respeto
El Proyecto Hôdo postula que la inteligencia es inseparable de la vida. La vida ha seguido 

creciendo gracias a la inteligencia, hasta el punto de que podríamos llegar a preguntarnos si no 
fue la inteligencia la que "creó" la vida.

Toda  la  naturaleza  parece  organizarse,  desde  lo  más  simple  hasta  lo  más  complejo.  Las 
partículas elementales se unen para crear núcleos, átomos, moléculas, cristales... todo con, de 
hecho, muy pocas leyes fundamentales del Universo. Y la vida nació de —¿o deberíamos decir 
"gracias a"?— ciertas combinaciones moleculares. Y la "atracción" de la complejidad, a su vez, se 
extendió a la biología. Las células se unieron para crear los llamados seres multicelulares. Estos 

7



estaban compuestos por órganos dotados de células más o menos especializadas, que a su vez 
contenían orgánulos, con sus propias memorias y mensajeros. Siempre hablamos del nacimiento 
de la vida... nunca del nacimiento de la inteligencia. Sin embargo, está muy presente cuando los 
seres  vivos  se  adaptan  a  un  nuevo  entorno  y  se  unen  para  formar  termiteros,  manadas  y 
sociedades...

Los seres humanos también necesitan asociarse, creando así grupos, el más pequeño de los 
cuales es el hogar familiar. Estos grupos se unen gradualmente para aprovechar las habilidades 
de otras alianzas, dando lugar así a entidades cada vez más grandes hasta la creación de vastas  
confederaciones.

Para  crear  una asociación,  es  necesario  poder  intercambiar.  Y  esto  siempre  implica  cierta 
negociación. En resumen: si me das esto, te doy aquello. ¡Pero este resumen se aplica a tantos 
tipos de negociación! Y lo peor es cuando este intercambio se convierte en: si te sometes, te dejo 
vivir.

Las reglas sociales inevitablemente conducen a cierta sumisión. Si esta no se consiente, tarde o 
temprano, se producirá una ruptura del contrato, más o menos violenta. Y a menudo, como el 
sumiso no tiene la fuerza ni los medios para rebelarse, otro poder lo ayudará. Y probablemente,  
más en beneficio de este último que de aquellos a quienes liberará. En cualquier caso, hasta 
ahora, ignorando el poder de nuestro cerebro, nos hemos conformado con imponer normas de 
comportamiento para asegurar el diálogo entre los miembros. Estas normas son necesarias para 
asegurar  la  comprensión  de  los  mensajes  intercambiados,  pero  no  son  suficientes  para 
comprender al otro. Sin mencionar que estas mismas normas a menudo imponen tabúes.

E incluso si podemos interpretar emociones y sentimientos, siempre hay un velo opaco que 
oculta el corazón. Tras este velo, en este jardín secreto, mecanismos "instintivos" nos llevan a 
temer tomar ciertos caminos. Los miedos actúan como escudos, y tras el escudo, la espada suele 
estar lista. El diálogo terminará truncado, erróneo... y a veces peor.

Respetar las reglas sociales es insuficiente si nos limitamos a mantener a los miembros vivos en 
una cierta zona de confort. También debemos tener en cuenta sus pensamientos, emociones y 
sentimientos; de lo contrario, el grupo corre el riesgo de perder su cohesión. Por todas estas 
razones, el respeto a todas las formas de inteligencia debe considerarse un deber cívico, y no un 
derecho  que,  con  demasiada  frecuencia,  se  reduce  a:  «Tengo  derecho  a...,  por  lo  tanto,  me 
debes...». Este deber debe evitar priorizar el propio interés en detrimento de los demás, ya que la 
libertad a menudo no es compartible. Esto implicará establecer los otros dos pilares de Hôdo, que 
se describirán más adelante.

Respetar todas las formas de inteligencia y sus Respetar todas las formas de inteligencia y sus 
apoyos.apoyos.

Esta es la primera ley de Hôdo y constituye un deber.
El respeto es una definición deliberadamente vaga, ya que esta noción también está vinculada a 

las tradiciones culturales de las poblaciones, así como a conceptos filosóficos o religiosos actuales 
que la asocian con la noción igualmente vaga de tolerancia.

En nuestro contexto, respeto significa comprender, no juzgar moralmente y, por lo tanto, no 
condenar. Respetar, sobre todo, significa ser humilde ante la noción de verdad que cada persona 
defiende, creyendo honestamente que es suya.

8



La inteligencia también es una noción vaga, debido a que, incluso desde un punto de vista 
científico, sigue siendo difícil de definir. Sin embargo, parece que la inteligencia es inseparable de 
la emoción y, por lo tanto, del sufrimiento. No obstante, el Proyecto Hôdo se esfuerza por evitar 
causar sufrimiento a cualquier ser vivo.

Se especifica "Todas las formas de inteligencia",  porque no somos capaces,  ni  científica ni 
moralmente, de establecer límites cualitativos ni cuantitativos para la inteligencia. Por lo tanto, 
este respeto debido a todos los humanos sin distinción puede extenderse a todas las formas de 
vida que consideramos menos evolucionadas.

La inteligencia está simultáneamente «encerrada» en un cuerpo, en el grupo en el que vive y, 
en última instancia, en todo el planeta, nuestro hogar común. De ello se desprende que el respeto 
a la inteligencia debe conducir al respeto a la vida, a las diversas asociaciones sociales en las que 
evoluciona y a la «ecología», o más precisamente, a la vida de nuestro planeta.

Respetar a los DemásRespetar a los Demás
Mientras  esperamos  para  abordar  estos  otros  temas,  ¿cómo  podemos  respetar  toda  la 

inteligencia humana? Sencillamente, empezando por saber escuchar los mensajes que recibimos 
sin juzgar el contenido antes de llegar al final. Este es un arte que también debería aprenderse en 
la escuela, porque instintivamente, por la razón que sea, anticipamos la respuesta. En resumen, 
sería bueno seguir al menos los dos consejos siguientes.

No Culpes a un Estado del SerNo Culpes a un Estado del Ser
¡No podemos enorgullecernos de ser de izquierda o derecha, de ser mujer u hombre, de ser 

rojo, verde o azul! ¿Cómo podemos enorgullecernos de lo que no quisimos? ¿Quién quería ser de 
cierto sexo, de cierta etnia... Cuando ni siquiera pedimos estar aquí y llegamos a este mundo 
moldeados  por  "elecciones"  genéticas.  ¿Y  por  qué  sentirnos  culpables  por  los  errores  de 
comportamiento de nuestros padres? Muy pronto, seremos moldeados por la educación inicial 
impuesta primero por nuestros padres, luego por la sociedad y sus diversos clanes dentro de los 
cuales se nos evalúa. E incluso más tarde, el azar de la vida puede llevarnos a este o aquel tipo de 
cultura  inicialmente  imprevisto,  imbuyéndonos  de  este  o  aquel  tipo  de  comportamiento.  Los 
comportamientos, además, pueden hacernos revertir nuestra adquisición inicial. Por otro lado, 
podríamos  estar  orgullosos  de  lo  que  hemos  creado,  con  todas  sus  características,  que  no 
deberían llamarse cualidades o defectos según un valor moral o peyorativo. Por supuesto, las 
"cualidades" nos ayudarán a alcanzar metas, pero los "defectos" pueden animarnos a descubrir 
otras soluciones, quizás incluso más creativas. Podemos estar orgullosos de lo que hemos logrado 
sin  despreciar  a  quienes  no  han  sabido  explotar  sus  recursos.  De  hecho,  ignoramos  el 
funcionamiento interno de sus cerebros. Incluso el nuestro.

No ironices con los errores.No ironices con los errores.
Entre los errores, están aquellos que provienen de recuerdos de la educación pasada que no se 

han actualizado con el conocimiento del cerebro para ajustarse a las leyes aceptadas hoy.
Un ejemplo. Mientras escribía este folleto sobre el proyecto Hôdo, nunca imaginé que podría 

usar a H. Laborit entre los ejemplos de falta de respeto hacia todas las formas de inteligencia. De 
hecho, me sorprendió descubrir que algunos científicos contemporáneos "despreciaban" a Laborit 
porque  creía  en  una  teoría  obsoleta.  ¿Cuántas  teorías  han  sido  corregidas  por  otros 

9



investigadores con mediciones más precisas y profundas a lo largo de la historia? ¿Y quién puede 
asegurar que nuestras teorías actuales serán validadas por nuestros sucesores? Toda la historia 
del conocimiento humano se ha construido sobre ideas que se creían de buena fe como la Verdad.  
Y cuando esta verdad evoluciona, ¿cuántos científicos dudan? E incluso cuando aparentemente 
todos aceptan una teoría, siempre hay académicos que encuentran un fallo que puede dar lugar a 
nuevas teorías.

Respetar todas las formas de inteligencia significa,  entre otras cosas,  reconocer que nadie 
posee toda la verdad ni está completamente equivocado. La inteligencia es fruto de la experiencia 
personal que nadie puede juzgar, porque, la mayoría de las veces, la libertad de elección, si es que 
existía, estaba restringida. Dado que la inteligencia es limitada, cada persona se especializará en 
unas pocas áreas para vivir y sobrevivir, y dependerá de otros expertos para resolver problemas 
que escapan a su conocimiento. Aprovechar esta diversidad de tal manera que todos se beneficien 
de una situación beneficiosa para todos, de modo que nadie se sienta superado por el otro, es 
esencial para evitar la venganza, a veces mortal, que hace que la historia avance en zigzag y 
vacilaciones. La sinergia consensuada debe ser garantía de creatividad para el bien de todos y de 
cada individuo. Sin embargo, crear no es solo construir, sino a menudo apostar por un futuro, 
cercano o lejano, y una de las especialidades de toda inteligencia es proyectarse hacia el futuro.

Humildad ante el elitismoHumildad ante el elitismo
El respeto por la inteligencia en todas sus formas debe, por lo tanto, llevarnos a ser humildes 

ante  la  noción  de  verdad,  pues  solo  conocemos  la  nuestra,  e  incluso  así.  Este  conocimiento 
nuestro  es  en  sí  mismo  fragmentario,  limitado  por  nuestros  sensores  y  nuestra  experiencia 
individual,  y  luego  distorsionado  por  nuestra  imaginación,  que  extrapola  constantemente 
reforzando  recuerdos  considerados  importantes.  La  verdad  que  emerge  en  nuestras  mentes 
puede compararse con la lluvia que riega la Tierra: el agua fluye inevitablemente de las montañas 
al  mar.  No  se  equivoca  cuando  sigue  curvas  largas  y  cerradas,  se  adentra  en  pantanos,  se 
desborda, se pierde en lagos profundos o subterráneos, o incluso en mares muertos… Nuestra 
libertad es tan relativa, siempre limitada por el entorno. Y dado que dependemos de un grupo que 
nos permite vivir, ¿cuántas habladurías amordazaron a los seguidores quiénes prefieren el silencio 
para vivir en paz?

De ahí que el respeto por la inteligencia no congenie con el elitismo o el igualitarismo, que a 
menudo son corolarios el uno del otro.

Destacar en un campo y valorar el esfuerzo en competiciones deportivas que son placenteras 
para uno mismo y beneficiosas para todos es gratificante. Por otro lado, el desprecio que genera 
cierta forma de dominación "elitista" o condescendiente es contrario al principio de respeto a la 
inteligencia.

En general,  el  concepto de elitismo se basa en áreas específicas de especialización, lo que 
relega  otras  habilidades  a  un  segundo plano,  otorgándoles  menos  importancia.  Este  enfoque 
contradice el respeto a todas las formas de inteligencia. Para aumentar su dominio, las élites no 
dudan  en  usar  la  demagogia.  Presentan  hábilmente  el  igualitarismo  como  un  ideal  "justo  y 
bueno", pero, en su mente, es una forma sutil de negar el respeto a cualquier inteligencia que no 
sea  la  propia.  Este  igualitarismo  solo  pretende  imponer  un  modelo  uniforme,  una  idea 
preconcebida que apacigua a los poderosos y reprime a los oprimidos. Aunque ofrece una ilusión 
de seguridad, no promueve realmente la inteligencia humana, la inteligencia que prospera en la 
diversidad. Debemos ser cautelosos con los igualitarismos, especialmente cuando se disfrazan de 

10



humanismo y moralización. De hecho, el respeto por todas las formas de inteligencia, elevado no 
al  rango  de  derecho,  sino  de  deber,  es  superior  a  él.  Debemos  ser  cautelosos  con  los 
igualitarismos, que son, de hecho, formas de dominación paternalista, una versión diluida del 
desprecio por la inteligencia ajena. Sin embargo, estos igualitarismos son fáciles de reconocer: 
siempre son propuestos por grupos dominantes que permanecerán en la cima, las élites.

Esto no significa que debamos cortar cabezas para igualarlo todo, esta vez desde abajo. El 
objetivo de respetar la inteligencia es asumir la buena fe de todos y no ver sistemáticamente el 
mal en los demás. La primera ley de Hôdo es indistinta: el deber de respetar todos los tipos de 
inteligencia también concierne a las «élites».

De hecho, es imperativo descartar toda discriminación intelectual. Todas las reivindicaciones 
que  buscan enfrentar  a  un  clan  contra  otro,  ya  sea  de  clase  social,  etnia,  género,  etc.,  son 
contrarias al espíritu de Hôdo. Esto no significa que todos los comportamientos sean aceptables, 
pero existe  una distinción crucial  entre la  coexistencia y  las  evaluaciones negativas,  ya sean 
morales (bien o mal),  elitistas (genio o  idiota)  o de otro tipo.  La inteligencia de un enemigo 
merece el mismo respeto que la de cualquier otro, pero eso no significa que merezca sumisión. 
Respetar a un enemigo significa luchar contra un adversario, no castigar a un "malo".

Comprender los mecanismos de la inteligencia no es solo una cuestión existencial, ni mucho 
menos una ideología basada en la emoción y la dominación. Debería mejorar nuestra calidad de 
vida. Además, como seres sociales, también debería fortalecer la sinergia dentro de todos los 
grupos, desde la familia (padres e hijos) hasta las grandes comunidades internacionales.

Respeto por la "biodiversidad" entre los seres humanosRespeto por la "biodiversidad" entre los seres humanos
No debemos borrar las diferencias bajo el pretexto de la igualdad: todas las diferencias son 

fuente de creatividad. No debemos valorar ni devaluar las diferencias basadas en la naturaleza o 
el  origen biológico,  ni  en las costumbres y tradiciones que unen a las poblaciones,  ni  en los 
caprichos de la vida que constantemente nos moldean, aportando ciegamente nuestra cuota de 
buena y mala suerte. Esta es la "biodiversidad", tan apreciada por los ecologistas, aplicada a la 
humanidad y sus sociedades.

El  respeto  debe  demostrarse  mediante  el  deber  de  permitir  a  los  demás  el  derecho  a 
expresarse y explicar su verdad sin temor a ser juzgados antes incluso de ser comprendidos. Si la 
sinergia es imposible en un momento dado, si los comportamientos son incompatibles o incluso 
dañinos, se abordarán de acuerdo con la segunda y la tercera ley de Hôdo. Pero en todos los 
casos,  cualquier  persona hostil  en general,  incluso un enemigo,  debe ser  respetada.  Esto  no 
significa que debamos someternos a la voluntad de todos. Por el contrario, toda amenaza debe 
poder ser repelida, todo ataque merece una defensa, incluso una respuesta, pero todo conflicto 
debe  comenzar  con  el  firme  deseo  de  preparar  un  desenlace  pacífico  y  sereno,  no  un 
aplastamiento definitivo. Este punto es crucial para la segunda ley de Hôdo.

Finalmente,  el  respeto a la inteligencia prevalece sobre el  respeto a la  vida.  El  derecho a 
terminar con la propia vida respetando esta inteligencia debe ser respetado.

Los soportes de la inteligenciaLos soportes de la inteligencia
La inteligencia requiere un soporte: el cerebro, el cuerpo, la sociedad y el ecosistema. Respetar 

la inteligencia, por lo tanto, también significa respetar todos sus soportes, pero no todos son 
iguales. ¡Por suerte!

11



El legado de la vidaEl legado de la vida
¿Existen formatos hereditarios para la inteligencia? Probablemente, pero el cerebro se asemeja 

a una máquina "caótica" en el sentido físico-matemático, no peyorativo del término. De hecho, su 
complejidad parece tal que uno podría pensar que es imposible predecir su comportamiento. Sin 
embargo, este cerebro, que es el soporte de la inteligencia, está diseñado por la naturaleza para 
responder eficazmente al entorno en el que vive. La versión original de su estructura se transmite 
principalmente a través de la herencia genética. Este proceso permite que los aspectos cruciales 
de la experiencia de generaciones pasadas se transmitan a nuevas criaturas, ahorrándoles así un 
tiempo precioso al  comienzo de su existencia terrenal.  Uno podría incluso preguntarse si  los 
genes poseen la inteligencia necesaria para almacenar o preparar este conocimiento urgente y 
garantizar que el recién nacido sepa nadar, avanzar o mamar... ¿Y qué hay de aprendizajes más 
complejos, como construir un nido, una telaraña, etc.?

Y, durante esta nueva aventura, el cerebro se adapta a las condiciones locales aprendiendo de 
su  entorno  cercano  (madre,  familia,  etc.)  y  de  las  mayores  afiliaciones  sociales,  estatales  y 
comunitarias.

Podemos comparar  la  evolución del  cerebro  con la  de los  teléfonos  móviles.  El  modelo  se 
fabrica en una fábrica, a veces con variaciones inesperadas, porque uno de los componentes ha 
evolucionado en calidad o cantidad. Luego, un especialista en teléfonos móviles lo comercializa y  
lo adapta. Finalmente, termina en tu bolsillo, y puedes personalizarlo a tu gusto, hasta el punto de 
que  se  vuelve  único.  Sin  embargo,  todos  somos  prácticamente  iguales,  salvo  en  nuestro 
conocimiento.

Estas  similitudes  en  estructura  y  función  son  incluso  una  bendición  para  los  individuos 
dominantes,  que saben cómo explotar las similitudes de este maravilloso órgano, cuya misión 
principal  es  contribuir  a  nuestro  bienestar.  También  resaltan  las  diferencias  que  estimulan 
nuestra individualidad, así como la de los diversos grupos. Este conocimiento no debe dejarse al 
uso exclusivo de una pequeña élite dominante que lo utilizará únicamente para sus propios fines 
privados para dominar mejor a quienes no comprenden sus mecanismos. Al igual que al aprender 
a escribir, todos deberían aprender a descubrirse a sí mismos y a vivir eficazmente con quienes 
son, sin vergüenza ni vanidad, por el bien común. Este es el deseo expresado por la primera ley 
de Hodo.

Adaptación al entornoAdaptación al entorno
Una de las funciones principales de la inteligencia es la adaptación al entorno. Pero no todos 

los entornos son idénticos: desde los desiertos hasta los bosques vírgenes, desde el ecuador hasta 
los polos.

En este caso, sería lógico pensar que la adaptación al  entorno utiliza atajos para evitar el  
período  de  autoaprendizaje.  De  hecho,  un  ser  vivo,  independientemente  de  su  evolución  y 
geolocalización, debe ser capaz de reconocer y evitar el peligro mortal sin tener que aprender a 
hacerlo, es decir, cuando ya es demasiado tarde. Estos también son reflejos adquiridos mediante 
el aprendizaje, y la repetición se convertiría en reflejo.

Por lo tanto, no deberíamos abordar las diferencias "raciales" con desdén, sino con admiración 
por esta maravillosa naturaleza y con consideración por cualquier manifestación de inteligencia. 
Estas  diferencias  raciales  no  se  limitan  a  la  apariencia  física,  ya  que  los  antropólogos  han 
enfatizado desde hace tiempo que el color de la piel no es un criterio de clasificación. ¿Quién 

12



prestó atención a sus argumentos? Otros elementos de la constitución humana son consecuencia 
de la maravillosa adaptación de la vida al entorno. Por supuesto, las teorías de los antropólogos a 
menudo son cuestionadas. No importa, porque el día en que las diferencias, visibles o no, dejen de 
percibirse como valores ideológicos o discriminatorios, y cuando la palabra "antirracismo" haya 
desaparecido  al  mismo  tiempo  que  la  palabra  "racismo",  todos  los  seres  humanos  seremos 
verdaderamente iguales en el sentido del ideal de Hôdon.

La herencia del conocimiento adquiridoLa herencia del conocimiento adquirido
Y más allá de la biología que nos moldea, la cultura también se ha adaptado a la geología y al 

contexto  vital  general.  Esta  también  perpetúa  lo  que  nuestros  antepasados  asumieron  como 
bueno en un momento dado.

Nuestra inteligencia no es la de nuestros padres, aunque dependa de ellos. No somos ellos, no 
estamos sujetos a sus decisiones, y las nuestras están por delante de nosotros, no en el pasado. 
Así,  la  historia  sirve  como una experiencia  en la  que buscamos analogías  para extrapolar  el  
futuro. Sin embargo, no puede usarse para satisfacer el espíritu de venganza, que no es otra cosa 
que un deseo de dominación, el deseo de hacer rodar cabezas y reemplazarlas por otras.

El cerebro es como la imagen de un río: tiende a cavar su propio cauce, no a crear uno nuevo,  
mientras nada lo obligue a hacerlo. En otras palabras, no solo le resulta difícil cambiar su verdad, 
en primer lugar la de su herencia cultural, sino que, si puede elegir, seguirá la que refuerce su 
verdad  ya  adquirida.  Lo  hará  por  al  menos  dos  razones:  la  conservación  de  la  energía  y  el  
equilibrio  entre  los  placeres  y  los  disgustos  acumulados.  Es  debido  a  este  proceso  que  nos 
enredamos en nuestras convicciones, incapaces de cambiar de rumbo, independientemente de la 
naturaleza y la grandeza del proyecto. El fanatismo está presente en todas partes en nuestros 
cerebros, y los manipuladores lo utilizan, ya tengan cara de bienhechor o de santo iluminado. Solo 
hay una diferencia de intensidad entre ser intolerante y ser fanático, pero nos guste o no, nuestro 
cerebro es este río naturalmente delimitado en su lecho.

No  nos  apresuremos  a  lanzar  piedras  a  los  demás:  todos  somos  manipuladores.  Desde  el 
momento en que un bebé comprende que su llanto y sus expresiones faciales le brindan cierta  
satisfacción, descubre cómo influir en los demás. Así que, seamos humildes, porque la inteligencia 
siempre  merece  el  mismo  respeto,  sea  cual  sea  la  forma  y  el  curso  de  este  "río".  Seamos  
humildes, porque, en las mismas condiciones, podríamos ser el mismo río que el otro, y viceversa.

¿Y la humanidad del mañana?¿Y la humanidad del mañana?
Los humanos somos creados por la unión de dos seres. Cada uno es humano, pero cada uno 

está dotado de elementos complementarios. Podría pensarse que esto busca combinar lo estable 
con lo innovador. Así, cada género debe desarrollar sus habilidades específicas para promover la 
propagación de la vida. De lo contrario, habríamos presenciado una falta de diferenciación, como 
en algunas especies, y los seres humanos podríamos habernos convertido en hermafroditas. La 
comparación de "habilidades" entre mujeres y hombres debería ser uno de los mejores ejemplos 
de diferencias sinérgicas, en lugar de ser una fuente de conflictos por el dominio.

Si hay competencia, necesariamente hay "incompetencia" en algún punto. Este fenómeno se 
observa en muchas áreas del transporte: vehículos todoterreno y trenes, lanchas rápidas y buques 
de carga, aviones de combate y transportes de tropas, etc. Es difícil,  si no imposible, diseñar 
vehículos de transporte que posean todas estas habilidades. Por lo tanto, se tomarán decisiones 
para  priorizar  una  especialización  en  detrimento  de  otra.  La  vida  individual  y  social 

13



probablemente esté sujeta a numerosos dilemas. Esto no es anormal en sí mismo; lo anormal son 
nuestros sistemas de valores morales, éticos y comerciales, que juzgan estas diferencias para 
obtener poder.

El hecho de que una persona tenga más testosterona y otra más estrógeno solo puede generar 
diferencias, incluidas las de comportamiento, que no pueden ser borradas ni por la ley ni por el  
bisturí. Es la educación la que debe llevar a la humanidad a valorarse mejor y, por lo tanto, a  
respetarse  a  sí  misma.  Todos  deben  poder  prosperar  sin  la  mirada  negativa  de  quienes 
menosprecian a otros por falta de autosuperación.  Desde la perspectiva de Hodon,  cualquier 
forma de legalización que busque hacer que mujeres y hombres sean "idénticos" es un engaño 
demagógico. Es preferible tener "leyes" que resalten las particularidades de cada individuo, es 
decir, que reconozcan las cualidades intrínsecas de cada individuo sin intervención legislativa, 
sino porque cada persona es humana por derecho propio. En una palabra: respeto por todas las 
formas de inteligencia.  Por supuesto, adquirir este respeto es una tarea interminable, porque 
cada avance viene acompañado de descubrimientos, y cada descubrimiento trae consigo nuevos 
problemas que resolver.

Entre las "desviaciones" de la Naturaleza, se encuentran todos los accidentes, antes o después 
del nacimiento. Existen muchos tipos de discapacidad, graves o leves, temporales o permanentes, 
accidentales o genéticas, que alteran la psique o el físico en mayor o menor medida. El respeto 
por todas las inteligencias permite que las personas con discapacidad vivan una vida lo más feliz 
posible. También debemos ayudar a quienes no se integran en la llamada sociedad "activa" y 
ayudarlos a participar en la comunidad si así lo desean. Y nadie puede afirmar si una deriva es el  
inicio insospechado de una nueva adaptación que se supone nos mejorará...

¿Qué pasa con la inteligencia no humana?¿Qué pasa con la inteligencia no humana?
Sería prudente aplicar la Primera Ley de Hodo a todos los seres vivos, ya que los 

humanos con demasiada frecuencia han considerado a otros seres inferiores debido a su 
supuesta inteligencia limitada.

La unanimidad del concepto del respeto extendido a la inteligencia no humana y el 
sufrimiento que experimenta dista mucho de ser segura. Sin embargo, podemos asumir 
que la inteligencia se ha equipado con detectores y señales para escapar del peligro 
mortal. El sufrimiento es probablemente una de estas señales; de lo contrario, ¿para 
qué sufrir? ¿Qué sentido tiene?

El paramecio, al percibir que el entorno no es adecuado para él, intenta evitar la zona 
mortal. ¿Experimentó el equivalente al sufrimiento al recibir la señal de peligro? Incluso 
las  plantas,  estos seres vivos "lentos",  también evitan peligros e  incluso obstáculos. 
¿Cuál fue su señal?

El entorno del ser vivo puede conducir a su destrucción. Pero si supera la prueba, 
vale  la  pena  recordar  esta  victoria  para  la  vida.  Así,  cuando  haya  que  tomar  una 
decisión, se basará en una elección consciente y no en el azar. Incluso en la educación, 
se ha demostrado que la dificultad, cuando es soportable, fomenta la creatividad más 
que una victoria justa.

El  sufrimiento  parece  formar  parte  de  la  inteligencia,  tanto  como  señal  como 
advertencia de peligro.

Todos los seres vivos deben alimentarse para mantener sus cuerpos y su inseparable 
inteligencia. Sin embargo, con la excepción de seres como las bacterias y las plantas 

14



productoras de clorofila, que se alimentan únicamente de materia inorgánica, todos los 
demás deben alimentarse a expensas de otros seres vivos.

Los humanos son teóricamente omnívoros, por lo que ocasionalmente pueden comer 
carne. En este caso tampoco se ha llegado a un consenso al respecto, pero parece que 
las dietas que van desde la vegana hasta la flexívora, con una dieta predominantemente 
piscívora, son las más equilibradas para nuestro cuerpo. Incluso se cree que el gusto de 
los humanos por los alimentos cocinados es un vestigio de su antigua necesidad de 
comer carroña antes de descubrir el fuego. En este caso tampoco existe actualmente un 
consenso científicamente aprobado. No obstante, en virtud de su Primera Ley, un Hodon 
debe hacer todo lo posible para evitar el  sufrimiento de todos los seres vivos.  Esto 
aplica  particularmente  cuando  este  sufrimiento  se  vuelve  innecesario  o  incluso 
insoportable.

En el espíritu del proyecto, el respeto a la inteligencia es también un deber hacia la 
Naturaleza y quizás incluso hacia el Universo. Al mismo tiempo, el Proyecto Hodo es un 
camino hacia un futuro mejor y no un punto final definitivo. El Plan Hôdo es un camino 
hacia un futuro cada vez mejor, animando a todos a perseverar en sus esfuerzos. Esta es 
también una de las razones por las que la Carta Hôdo deja cinco artículos abiertos para 
su adaptación a cada comunidad Hôdon.

¿Deberíamos aceptarlo todo?¿Deberíamos aceptarlo todo?
Sin embargo, respetar toda inteligencia no es sinónimo de aceptarlo todo. Y esto se 

debe a muchas razones.
Ante  un  ser  dañino,  incluso  hostil,  debemos  ser  capaces  de  protegernos,  lo  que 

generalmente nos lleva a distanciarnos si queremos evitar el conflicto, especialmente si 
resulta inútil o, al menos, demasiado costoso. Pero distanciarnos puede verse como una 
huida cobarde que puede ser  explotada como abandono.  Por  lo  tanto,  debemos ser 
capaces de atrincherarnos. Y, si la agresión persiste, ¿deberíamos tomar represalias o 
incluso anticiparnos?

En todos  los  casos,  incluso  si  creemos  de  buena  fe  que  poseemos  la  verdad,  no 
debemos  olvidar  que  todos  sentimos  ansiedad,  porque  asegurar  nuestra  propia 
supervivencia es la tarea principal del cerebro. Además, cada antagonista suele ser el 
espejo "inverso" del otro. Entonces, ¿qué deberíamos hacer, incluso si, por respeto a la 
primera ley  de Hôdo,  evitamos el  atributo de "malo"  en el  sentido de la  moralidad 
ideológica? Sin duda, siempre hay adversarios, incluso enemigos, cuando cada parte 
intenta simultáneamente asegurar un único recurso.

Para que la cohabitación continúe,  dentro del  mismo territorio o compartiendo la 
misma frontera en el sentido más amplio del término, solo habrá una solución al estilo 
Hôdo.  A  menudo,  será  necesario  recurrir  a  mediadores  que  comprendan  las 
motivaciones de cada parte y que, sin prejuicios ni preferencias, avancen gradualmente 
hacia un consenso. Suelen necesitarse al menos dos moderadores para garantizar que 
cada parte escuche a uno de los antagonistas. Y se requiere mucha paciencia, ya que el 
método del consenso suele ser muy largo, ya que a menudo requiere descomponer un 
problema grande en problemas más pequeños y de más fácil solución.

Así  pues,  mientras  tanto,  y  quizás  en caso de emergencia,  será necesario  buscar 
refugio. Aquí es donde entra en juego la segunda ley de Hôdo, el segundo pilar.

15



Estableciendo el Segundo Pilar: Estableciendo el Segundo Pilar: 
SerenidadSerenidad

Dado que el respeto a la inteligencia es un deber, no un derecho, requiere una negociación 
constante con quienes compartimos un espacio común con recursos incompartibles.

Respetar la inteligencia comienza por reconocer, sin juicios de valor, los mecanismos que nos 
guían. Todas nuestras acciones ante una amenaza se basan en tres principios básicos: agresión, 
huida e  inacción ("hacerse el  muerto").  Estos  modos de funcionamiento  son,  entre  otros,  los 
propulsores de la creatividad que avanza o descubre nuevos caminos futuros para el progreso.  
Esto nos llevará a buscar refugios seguros y cómodos para permanecer en paz. Sin embargo, dado 
que no somos competentes en todo en un mundo cada vez más complejo debido a la acumulación 
de conocimiento y las normas asociadas, tendremos que recurrir a otros expertos. Esto es cierto 
para los individuos,  pero también para las sociedades,  ya que forman parte de la base de la 
inteligencia de cada persona.

El derecho a refugiarse y escaparEl derecho a refugiarse y escapar
Es fundamental reconocer la importancia de la "escape" en las relaciones humanas. De hecho, 

es imposible asimilar, comprender y tolerar todo. Además, negociar constantemente aspectos de 
la vida puede ser agotador. En cualquier momento, ante una nueva situación, uno debe crear una 
respuesta  y,  a  veces,  elegir  entre  varias  opciones,  y  esta  búsqueda,  que  consume  energía, 
requiere  la  necesidad  de  recargarse  física  y  mentalmente.  Además,  una  mala  decisión  o 
circunstancias adversas pueden llevar a la necesidad de retirarse para protegerse y recuperarse 
sin tener que enfrentar dificultades adicionales que podrían agravar una situación ya crítica. 
Finalmente,  tiene  sentido  poder  rechazar  la  confrontación,  especialmente  si  se  sabe  que 
conducirá a una sumisión forzada o inducida; de lo contrario, abre la puerta a toda forma de 
dominación.

Esta vía de escape fue incluso recomendada por Henri Laborit en "Elogio de la huida (1976)", 
que podría resumirse así:  cuando te encuentras frente a una montaña y te resulta imposible 
escalarla  o  cavar  un  túnel  a  través  de  ella,  y  en  un  tiempo  determinado,  rodearla.  Tendrás 
entonces la oportunidad de descubrir otros paisajes con sus riquezas insospechadas.

Pero esta situación no puede reducirse a una huida constante y un vagabundeo inquieto, sin 
una visión de un futuro tolerable.

Si escapar es un derecho, también lo es el refugio. De ello se desprende que el derecho a un  
espacio vital sin confinamiento forzoso es una condición esencial para vivir en paz. Esto implica 
saber gestionar los refugios físicos y sociopsicológicos, independientemente de su tamaño. Esto es 
una consecuencia directa de la obligación de respetar todas las formas de inteligencia y su apoyo.

Encontrar o crear un refugioEncontrar o crear un refugio
La huida en sí misma solo puede ser temporal y breve, y es mejor hablar de retirada. Huir 

implica alejarse del peligro y, en consecuencia, perder de vista su evolución.
El refugio debería ser posible para todos los seres humanos. Esto no sería un problema si se 

utilizara una moneda global basada en la energía, ya que podríamos calcular la energía que la 
naturaleza  nos  ofrece  libremente,  contribuyendo  así  al  coste  de  la  vivienda.  Pero  eso 

16



probablemente no sería suficiente, porque no podemos vivir como un ermitaño encerrado en un 
barril de Diógenes. De hecho, debemos compartir nuestras vidas con otros, aunque solo sea para 
aportar habilidades distintas a las que poseemos. Esta asociación tendría como objetivo, entre 
otras  cosas,  transformar  el  barril  en  algo  más  cómodo.  Así,  automáticamente,  ocupará  más 
espacio.  Y  aquí  es  donde  aparece  la  noción  de  dominio.  Un  dominio  bajo  el  dominio  de  su 
ocupante, porque, nos guste o no, todos somos candidatos dominantes, incluso si el "dominante" 
de su casa la alquila a un propietario "dominante". H. Laborit nos enseña, al estudiar la maravilla 
de nuestro cerebro, que todos somos dominantes. Al mismo tiempo, afirma que todos podemos 
desviar la agresión dominando otros dominios de habilidades que deberían compartirse, como las 
artes  y  las  ciencias,  para  crecer  juntos  y  que  todos  salgan  ganando.  Esta  filosofía  inspiró 
profundamente el proyecto Hôdo.

Esta es una de las principales razones por las que, al crear el proyecto Hôdo, el respeto por 
todas las formas de inteligencia es su primera ley, y más precisamente, su único e indispensable 
deber.

Dominar  a  menudo implica  agresividad.  Para  Henri  Laborit,  la  agresividad  tampoco es  un 
defecto. Incluso es esencial para tener la valentía de afrontar el futuro y sus sorpresas. En otras 
palabras, si bien la agresión no es intrínsecamente mala, es crucial canalizarla hacia la audacia 
inventiva, como defiende Henri Laborit en su libro "La agresividad desviada: Introducción a una 
biología del comportamiento social (1970)". Por lo tanto, todo está interconectado: el respeto al 
prójimo exige el derecho al refugio, y este derecho conlleva el deber de respetar al prójimo. Esto  
conducirá automáticamente al desarrollo del tercer pilar de Hôdo, que se explicará más adelante.

¿Qué refugio, cobijo, hogar?¿Qué refugio, cobijo, hogar?
Pero ¿cómo definimos este refugio? En primer lugar, es el cuerpo el que debe ser capaz de 

protegerse, recuperarse descansando y nutrirse para crecer o, al menos, seguir viviendo. Por lo 
tanto, necesita un espacio íntimo, pero también un grupo de humanos y otros seres que coexistan 
en la medida de lo posible en una sinergia pacífica. Y estos grupos estarán en contacto con otros 
grupos que también han comprendido sus necesidades mediante diversos protocolos. Esto dará 
lugar a alianzas para evitar conflictos y optimizar los posibles beneficios.

Si  bien el  refugio es  esencial  por muchas razones,  no debe convertirse en una prisión.  El 
cuerpo necesita restaurarse, descansar y sanar lejos de cualquier riesgo o fuente de problemas 
que  perturbe  su  refugio.  También  necesita  un  espacio  donde  retirarse  para  evitar  la 
confrontación. Sin embargo, esta confrontación no puede limitarse a un "enemigo", sino también 
a cualquier situación ambiental difícil: una disputa familiar, un examen estresante, un desacuerdo 
en el trabajo...

El «El «  Rincón Íntimo"Rincón Íntimo"
El  "rincón  íntimo",  o  "jardín  secreto",  resalta  el  vínculo  entre  el  "deber  de  respetar  la 

inteligencia" y el "derecho a escapar" de lo más profundo de uno mismo.
De hecho, para poder respetar toda la inteligencia, primero debemos empezar por respetarnos 

a nosotros mismos, porque así  podremos respetar mejor a los demás. Todos tenemos nuestro 
propio  refugio  "mental",  nuestro jardín  secreto  donde guardamos recuerdos que no debemos 
revelar. Por supuesto, no son solo cosas "vergonzosas", como uno podría pensar inicialmente. E 
incluso si lo fueran, reconocer un error y no repetirlo es una de las cualidades de nuestro cerebro. 
Pero también hay secretos similares que no debemos revelar para no manchar nuestra reputación 

17



ni  nuestro carisma.  Hay joyas que no queremos revelar  para no empañar su brillo  o,  por el 
contrario,  para  evitar  herir  a  amigos,  colegas,  etc.  Reconocer  y  valorar  este  tesoro  también 
significa reconocer que cada ser humano tiene este "jardín secreto". Esto, por lo tanto, contribuye 
al  deber  de  respetar  toda  la  inteligencia.  Por  lo  tanto,  es  esencial  considerar  garantizar  un 
espacio privado para la contemplación.

La Esfera ÍntimaLa Esfera Íntima
Este espacio es absolutamente necesario para garantizar la serenidad, pues es esencial para 

poder descansar, hacer tregua y recuperarse, incluso sin el derecho a escapar ni a la evasión.
Este derecho es esencial para garantizar la Primera Ley de Hôdo, es decir, respetar todas las 

formas de inteligencia.
Los  estudios  del  comportamiento  observan  que  los  humanos  necesitan  una  esfera  de 

privacidad, una especie de espacio que mantenga alejada cualquier posibilidad de agresión física 
y  psicológica.  La  proxémica  es  fundamental  para  estudiar  la  sensación  de  bienestar  entre 
humanos en función de las distancias ocupadas en las relaciones. No debe confundirse con el 
espacio vital.

La  esfera  íntima no es  simplemente  un  espacio  de  contacto  más  o  menos  cercano.  Se  ha 
observado que este último varía de una población a otra y probablemente de un entorno geológico 
a otro. La promiscuidad parece ser una molestia para todos, pero su geometría varía según las 
costumbres y tradiciones, el propósito del contacto y las circunstancias oportunas, incluso las 
fugaces. Esta esfera, que protege tanto el cuerpo como la mente, tiene varios límites según las 
interacciones y las señales intercambiadas. Sin embargo, "señales" también implica "inteligencia 
para interpretarlas", de ahí la influencia de la cultura del nicho ambiental. Esto puede convertirse 
en una fuente de tensión, provocando, por ejemplo, el  aislamiento de la comunidad. La masa 
crítica nunca se evalúa de forma objetiva y científica, ya que es un área donde predomina la 
emoción.

Los límites que delimitan el espacio visual o auditivo pueden variar enormemente y no están 
necesariamente delimitados por superficies como paredes estáticas. Por ejemplo, para el ruido, 
que resulta más o menos molesto según la población, además de las características personales, 
son el nivel sonoro, el ritmo, la frecuencia, las circunstancias, etc., los que definen el umbral de 
intrusión sonora. A veces, los límites son puramente visuales y, por lo tanto, pueden extenderse 
hasta donde la vista lo permita. Además de proporcionar protección física contra las inclemencias 
de la naturaleza, la vestimenta suele cumplir una función importante vinculada a las costumbres 
locales.

Respetar este espacio es parte integral  de la Segunda Ley de Hôdo.  Todo ser humano del 
planeta debería tener esta mínima esfera de privacidad, completamente personal y a salvo de 
cualquier intrusión. Todos deberían tener la libertad de abrir o cerrar sus puertas, y nadie debería 
tener derecho a obligar a otro a cambiar sus filtros. Violar este derecho equivaldría a violación o  
acoso.

El Clan Familiar El Clan Familiar 
Debido a su naturaleza frágil y a su inteligencia compleja y de lento desarrollo, los humanos se 

ven obligados durante mucho tiempo a compartir la intimidad de sus padres. A su vez, se verán 
obligados a interactuar con otras esferas íntimas al procrear.

18



El  clan  familiar  es  la  primera  fuente  de  información  y,  por  lo  tanto,  la  base  de  todos  los  
comportamientos adquiridos en el futuro, incluso si esta base es posteriormente cuestionada o 
incluso negada. Además, la impugnación parece sistemática y más pronunciada a partir de ciertas 
edades, sin duda vinculada a la búsqueda de mayor autonomía y, por lo tanto, a la toma de poder  
para cambiar las manos del dominio. Este puede ser un comportamiento preestablecido que nos 
obliga a avanzar siempre hacia soluciones inexploradas. Es importante recordar que el rechazo se 
opone  a  lo  adquirido;  es  decir,  depende  en  cualquier  caso  de  lo  adquirido  previamente.  En 
consecuencia, a menudo observamos que quien se opone a algo adopta la postura opuesta a la de 
quien  lo  apoya,  sin  haber  adquirido  autonomía  alguna,  ya  que  su  poder  de  oposición  es  en 
realidad una obligación. Las cadenas y los grilletes han cambiado de bando.

El clan familiar es el primer ámbito donde se aplican las normas sociales. Pero también es el 
primer ámbito donde se da lo que llamamos «choque de comportamiento» en lugar de «choque 
cultural», ya que este no proviene de las culturas en sí, sino de los comportamientos. Además, 
¿cómo podrían existir diferencias culturales dentro de un clan, un hogar familiar?

Al  ser  un  refugio,  nadie  puede  interferir  allí;  sin  embargo,  todo  miembro  de  un  clan, 
independientemente de su tamaño, debería tener derecho a huir y a abandonar la asociación. Por  
lo tanto, surgen preguntas que surgen en las raíces mismas de las sociedades. ¿Quién podría o 
debería intervenir y cómo debería actuar si se descubriera o se infiriera que un miembro de un 
clan estaba cautivo?

Sentando el Tercer Pilar: SinergiaSentando el Tercer Pilar: Sinergia
Cuantas  menos  reglas  haya  que  memorizar,  mayor  será  la  probabilidad  de  cumplirlas.  No 

deberíamos recurrir a la presencia de expertos para desenterrar e interpretar artículos de leyes 
que, además, supuestamente no deben ignorarse. Por supuesto, esta carta será interpretada de 
forma diferente a lo largo del tiempo y por diferentes comunidades. Por ello, si la primera ley es la 
piedra angular y la segunda una medida de higiene para la aplicación de la primera, la tercera es  
el medio para lograrlo.

Además de estas tres leyes presentadas aquí, existen otras dos directrices que limitan, por un 
lado, el número total de artículos a diez y, por otro, sus tipos de sostenibilidad. Así, existen cinco  
leyes fundamentales y duraderas (las tres leyes y las dos últimas reglas) y otras cinco, adaptables, 
o  incluso  sustituibles,  según  el  contexto.  Estas  "leyes"  adaptables  podrían  incluir  diversas 
medidas,  como  la  creación  de  áreas  protegidas  para  preservar  nuestro  planeta  o  el 
establecimiento  de  directrices  para  la  gestión  de  nuestros  recursos  energéticos.  Incluso  se 
podrían establecer principios que promuevan la enseñanza hodon centrada en la confianza en uno 
mismo y en los demás. En cualquier caso, su objetivo es integrar todas las ideas esenciales de 
cada organización.

Sinergia por consenso o azar.Sinergia por consenso o azar.
Para  compartir  nuestros  espacios  de  libertad  sin  vulnerar  nuestras  zonas  de  protección 

personal, es necesario renunciar a parte de nuestra libertad individual en favor de una mayor 
libertad colectiva. Pero ¿cómo negociamos esto?

Aunque, por naturaleza, tendemos a querer dominar nuestro entorno, es más rentable trabajar 
en  equipo.  Esto  nos  permite  acumular  las  habilidades  de  especialistas  y  reducir  la 
compartimentación, lo que, individualmente, representa un gasto adicional de energía.

19



Una orquesta tendrá un sonido más rico si está formada por músicos que dominan diferentes 
instrumentos,  a veces con distintos niveles de dominio.  Que todos los músicos sean idénticos 
equivaldría a priorizar la cantidad sobre la calidad.

Sin  embargo,  priorizar  la  cantidad  también  tiene  sus  ventajas.  Un  complejo  de  viviendas, 
almacenamiento,  etc.,  reduce sus costes de mantenimiento y energía al  reducir  y  eliminar la 
compartimentación. Todos conocemos la máxima: "¡Unidos, la fuerza!". Vemos un resultado en 
nosotros:  las células que componen nuestro cuerpo representan este tipo de economía.  Cada 
célula, independientemente de su función especializada, es autónoma y cuenta con sus propias 
protecciones, pero el cuerpo añade una protección superficial común al conjunto, lo que supone 
una ganancia energética innegable. Al mismo tiempo, proporciona nutrientes y defensas internas.

Aquí, como en otras partes, todo es cuestión de equilibrio.

ConsensoConsenso
¡No hay consenso sobre la noción de consenso!
Pero la idea principal que hay que recordar es el deseo de sinergia al servicio de la inteligencia  

colectiva,  no  de  la  inteligencia  "colectivista",  porque,  para  cada  miembro  de  la  comunidad 
involucrada, el compromiso debe ser beneficioso para todos.

El consenso es el esfuerzo intelectual y práctico por crear una solución que beneficie a todos. 
Es la negativa a limitarse a los juegos de poder de la mayoría, que, además, a veces son muy 
relativos. Muy relativos, porque todo depende del poder de bloqueo. Los rebeldes rara vez han 
estado representados por mayorías, sino siempre por grupos que a menudo ejercen suficiente 
poder de bloqueo como para detener el funcionamiento de una maquinaria compleja.

El consenso es una fuente de creatividad, pero sobre todo, es el resultado de una escucha 
objetiva. Esto implica recordar, desde el principio, que detrás de cada palabra, cada ser humano 
ha depositado un significado y un sentimiento propios. La validez de una solución no depende de 
quién la enuncia. Por eso, el consenso debe ser un acto prácticamente técnico, incluso científico.

AzarAzar
La no elección y la inacción a veces son fatales. Por lo tanto, elegir una solución al azar puede 

ser el último recurso para evitar favorecer formas de poder que impongan su visión, con el riesgo 
de no garantizar la regla del consenso, donde todos ganan.

Equilibrando una Sinergia SerenaEquilibrando una Sinergia Serena
En política, las sociedades suelen oscilar de izquierda a derecha y viceversa. Es como si, al 

conducir un vehículo, se eligiera pisar exclusivamente el acelerador o el freno. Como si un día se 
condujera,  a  toda  costa,  hacia  una  supuesta  felicidad,  y  al  día  siguiente,  sin  atreverse  a 
aventurarse  para  no  perder  los  bienes  ganados  con  tanto  esfuerzo.  Sin  embargo,  todos  los 
dilemas,  los  conflictos  de  intereses,  siempre  existirán.  Constantemente  habrá  que  encontrar 
compromisos, que, en sí mismos, no son constantes durante el proceso de resolución. Entonces,  
¿cómo podemos obtener la mejor respuesta posible sin recurrir a opciones puramente ideológicas 
y, por lo tanto, científicamente frágiles?

Sobre todo, no debemos olvidar que los líderes utilizan una habilidad del cerebro para ganar 
poder, atraer aliados e imponer decisiones: la clasificación. Esta es una de las grandes habilidades 
del  cerebro:  la  creación  de  categorías  capaces  de  predecir  fuentes  de  peligro  o  placer.  Las 

20



amalgamas son casi inevitables, con el debido respeto a los moralistas, pero para estos últimos,  
que no son inmunes a la clasificación, existen grupos de "buenos" y "malos". Estos maestros de 
moral usan las amalgamas que critican, tanto inconscientemente como para su propio beneficio. 
Además, ¿de qué lado están los moralizadores? Porque si es el más "inteligente" quien se adapta,  
es el más fuerte quien "adapta". ¿Y cómo "adaptar"? ¿Mediante el castigo? ¿Bajo las órdenes de 
quién? ¿El más "inteligente"? ¿El que generó las amalgamas que se ajustan a la estructura social 
que se  ajusta  al  contenido  de  su  cráneo?  Las  intrigas  del  poder  suelen  ser  más  difíciles  de 
resolver porque muchas de las piezas del juego permanecen en la sombra. Y eso sin mencionar su 
explotación por parte de oponentes que buscan imponer su dominio. Esto podría incluso llevarlos 
a jugar al "Solo te decimos la verdad", omitiendo cierta información y manipulando los silencios  
para que se interpreten a su antojo.  Hay mucha hipocresía en gestionar las interpretaciones 
erróneas de las ideas preconcebidas que controlan el comportamiento de la gente. Pero es mucho 
más fácil para quienes ostentan el poder enviar carne de cañón para defender los valores que 
defienden,  sus  verdades,  tras  inculcarlas  a  sus  partidarios.  Es  más  "divertido"  jugar  a  la 
estrategia y desbaratar piezas del tablero que buscar una solución pacífica. Es más fácil matar a 
lo  desconocido.  Simplemente  hay  que  enviar  a  otros  desconocidos  a  hacer  el  trabajo.  Los 
belicistas no buscan el consenso. Imponen su verdad. Para ellos, la técnica siempre será la misma: 
¡atacar a inocentes para sembrar el miedo en sus adversarios cuando es imposible convertirlos o 
aniquilarlos! Así, estas víctimas pueden rebelarse contra sus gobernantes actuales. No importa el  
tipo de ejército, no importan los medios: ¡lanzar bombas, degollar, puñales por la espalda...! No 
nos engañemos, los Horacios y los Curiaces ya no existen. Incluso cuando los ejércitos intentan 
limitar sus combates entre profesionales, siempre hay daños colaterales. Y nunca debemos olvidar 
que los soldados son, ante todo, ciudadanos, seres humanos que actúan en nombre de lo que 
consideran su verdad.

Para imponer el respeto a la moral social, a veces será necesario castigar. Los azotes están 
mal... ¿Pero acaso el desprecio, la ironía y la burla no destruyen con mayor seguridad, e incluso 
con mayor profundidad, cuando, además, se acusa a la víctima de falta de humor, o incluso de 
falta de inteligencia? ¡Un doble castigo, en cierto modo!

A nivel de grandes poblaciones, ¿los azotes serán administrados por ejércitos que ondean la 
bandera de la "guerra justa"? ¿O serán más "limpios" y efectivos, sin dejar rastro visible de abuso,  
mediante el uso del castigo psicológico o las sanciones económicas?

Por regla general, tras cualquier imposición de voluntad, prevalece la ley del más fuerte. No se 
trata  solo  de  fuerza  bruta.  Puede  adoptar  muchas  formas:  chantaje  emocional,  amenazas  de 
destierro,  restricciones  de  recursos,  etc.  En  cuanto  a  la  fuerza,  con  o  sin  sadismo,  puede 
disfrazarse con la noble apariencia de la santidad, la justicia, etc. Y el vencedor afirmará que su 
victoria, si bien no es de esencia divina, es resultado de un consenso, ya que el sumiso finalmente 
ha llegado a su acuerdo.

Si  ya  no  queremos  que  la  humanidad  se  desgarre  constantemente,  debemos  introducir  la 
noción de consenso y azar al establecer sus reglas de coexistencia.

En primer lugar, según la primera ley de Hôdo, no existe una inteligencia superior a otra. Esto  
no significa que no haya expertos capaces de crear soluciones más adecuadas a un problema 
determinado. Pero, al mismo tiempo, no debemos priorizar las formas de dominación experta, ya 
que todas intentan imponer su propia solución.  Por  «inteligencia superior»,  elitista,  debemos 
entender sobre todo una inteligencia basada en valores morales, políticos, filosóficos o religiosos. 
Estos  valores  no  se  basan  necesariamente  en  evidencia  pragmática  o  científica,  sino  en  la 
autoridad  o  el  carisma  suficientes  para  imponerse  en  la  sociedad.  Una  inteligencia 

21



«verdaderamente superior» debe ser humilde; de lo contrario, será dominante, no en el sentido de 
ilustrar a la comunidad, sino en el de moldearla según su visión fragmentada de la verdad.

Debemos desconfiar de las leyes igualitarias desde el momento en que las establecen quienes 
ostentan el poder. Les tranquilizan al brindarles, según el caso, los placeres de una paz impuesta 
en su «dominio» o la elevación de su estatus gracias a una igualdad que los favorece. Si la verdad 
de todos es cierta para todos, y si el espacio compartido de libertad puede conducir al conflicto,  
¿cómo podemos gestionar la sinergia beneficiosa para todos? ¿Deberíamos inventar una nueva 
forma de democracia, una acracia que no sea «anárquica» en el sentido peyorativo?

¿Cómo podemos entonces lograr el consenso sin caer en la trampa de la sumisión?
Con demasiada frecuencia, el consenso es en realidad una exigencia de sumisión consentida, 

que  generalmente,  incluso  si  este  tipo  de  sumisión  es  «pacífica»,  conlleva  la  semilla  de  la 
venganza. Sin embargo, precisamente uno de los objetivos de las tres leyes de Hôdo es evitar 
ciclos recurrentes de venganza.

Necesitamos repensar las democracias. Como todo lo creado por la humanidad, esta opción, 
aunque sea la mejor en un momento dado, nunca será el último recurso, porque progresamos 
constantemente, aunque a veces haya retrocesos aparentes.

Los  principales  programas  propuestos  por  los  movimientos  políticos  de  las  democracias  a 
menudo ofrecen «paquetes»: ¿cómo, entonces, se puede elegir entre una bola verde y un cubo 
rojo si se quiere una bola roja? Parece que el consenso suele ser más fácil de alcanzar cuando el 
problema a resolver se descompone en dificultades más sencillas de analizar y sobre las que se 
pueden alcanzar acuerdos. Pero esto requiere mucha humildad, la capacidad de no creerse solo  
en la verdad y el "bien", y mucha creatividad para encontrar algo mejor de lo que todos pensaban. 
El consenso es una tarea de inteligencia, no de poder.

¿Será largo? Pero la historia de la humanidad es larga. ¿Tiene que seguir siendo un largo 
camino de sufrimiento a pesar de todo? ¿Y qué hay de la urgencia? El puente que se derrumba: 
¿deberíamos quedarnos en él, charlando, para decidir a qué lado huir?

Por eso el azar es el último recurso. En caso de peligro inminente, a menudo elegimos "al azar" 
o "por instinto".

En la antigua Grecia, se decía que quienes llamaríamos "moderadores" de la democracia eran 
elegidos al azar, porque todos los ciudadanos eran iguales. Obviamente, esta persona elegida al 
azar escogía las habilidades necesarias y apropiadas para llevar a cabo con éxito la misión que se 
le encomendaba. Este "ideal" corresponde exactamente a la noción de "azar" de la tercera ley de 
Hôdo y a la equivalencia de inteligencia de la primera ley.

El consenso y el azar también pueden llevar a la aprobación de una jerarquía funcional o un 
sistema de votación que podría ser proporcional, por ejemplo.

Sea cual sea la opción propuesta, siempre debería haber una fecha de caducidad para evitar 
confirmar definitivamente una opción que no conviene a todos o que resulte insatisfactoria con el 
tiempo.

Así, para garantizar el respeto a todas las inteligencias y el derecho al refugio físico y mental,  
el azar serviría de árbitro para resolver conflictos insolubles que impiden el descubrimiento de un 
consenso.

22



LLAA  ENERGÍAENERGÍA  COMOCOMO  MONEDAMONEDA  
UNIVERSALUNIVERSAL

Además de sus propuestas para crear un mundo más pacífico y sinérgico, el proyecto Hôdo 
aboga por la creación de una moneda estándar basada en energía pura con tres objetivos:

Pagar el coste real de toda la actividad humana para controlar los residuos ecológicos,
Establecer una moneda universal que no esté sujeta a ningún monopolio económico,
Garantizar  a  todos  los  ciudadanos  de  la  Tierra  los  mismos  ingresos  por  todo  el  trabajo 

realizado, incluyendo, como mínimo, la supervivencia.
Esto implica un sistema de calibración independiente de cualquier especulación entre países y 

grupos de naciones. Sería un sistema bajo el control de una organización global como la Oficina 
Internacional de Pesos y Medidas (OIPM).

Energía omnipresenteEnergía omnipresente
Cuando pensamos en la existencia, necesariamente usamos algo para saber que existe algo 

más.
Cuando pensamos en la vida, inmediatamente pensamos en algo que la anima.
Cuando pensamos en el pensamiento, usamos ese algo para generar información en nuestro 

cerebro.
Aunque creamos que este cerebro es solo una interfaz entre nuestro cuerpo y su entorno, 

necesita lo mismo que todo lo demás para actuar, funcionar, transformarse… Esta energía es la 
materia. Y, según las mediciones actuales, el cerebro utiliza el 20% de la energía del cuerpo.

La energía es la moneda común de intercambio entre los fenómenos físicos.
La energía está presente en todas partes, y la famosa ecuación E=mc² nos enseña que incluso 

la materia "inerte" es energía.
La  energía  suele  estar  disponible  en  forma potencial,  es  decir,  en  forma de  "capital"  que 

permite realizar trabajo en sentido físico. En estas condiciones, un ser vivo es un transformador 
de energía y puede capitalizarla para su uso futuro, incluso sin recursos cercanos. Para el ser 
vivo,  el  objetivo  de  estas  transformaciones  es  generar  trabajo  que  le  permita  mantener  y 
desarrollar la vida transformando sus estructuras internas y externas.  Estas transformaciones 
suelen ir acompañadas de una pérdida irrecuperable (medida por la eficiencia y que contribuye a  
la famosa entropía). Esta pérdida generalmente se debe a la resistencia al trabajo. Por lo tanto,  
esta  resistencia  al  cambio  puede aprovecharse  para  memorizar  estados  y  contribuir  así  a  la 
sostenibilidad  de  la  información,  tanto  para  su  almacenamiento  como  para  su  difusión.  Sin 
embargo, al mismo tiempo, esto desgastará ciertos elementos activos, por lo que será necesario 
replantear el mantenimiento, algo que a menudo se pasa por alto.

Todos estos intercambios están controlados por las leyes y principios de la termodinámica. La 
conservación de la energía es una de las leyes más fundamentales de la física. Y, sin embargo... 
Incluso quienes se autodenominan ecologistas puros y simples lo olvidan.

23



Y,  sin  embargo...  Sin  energía,  no  hay  "orgánico",  porque  la  vida  es  creativa  y  fabrica 
constantemente  las  futuras  piezas  de  la  vida.  Si  dijéramos,  como  Konstantin  Eduardovich 
Tsiolkovsky, «La Tierra es la cuna de la humanidad, pero no pasamos toda nuestra vida en una 
cuna», actuaríamos como un capitán de barco perdido en el mar. Este último se diría a sí mismo, 
mientras  espera  atracar  en  la  siguiente  orilla:  debemos  gestionar  los  recursos  antes  de 
desaparecer en cuerpo y alma. Pero eso es lo último que hacemos, porque hemos creado una 
sociedad de consumo,  que,  en realidad,  es una sociedad de «consumismo».  Y,  por desgracia, 
quienes  luchan contra  el  capitalismo a  menudo también  luchan ciegamente  contra  el  capital  
energético.

De hecho, somos completamente ciegos a la energía como tal, y sin embargo... ¿por qué el oro 
es más caro que el plomo? ¿Porque es más hermoso? Es posible, pero es principalmente su rareza 
lo que lo hace precioso. ¿Y por qué el oro es raro? Porque a la Madre Naturaleza le cuesta más  
crear el núcleo de oro que el de plomo. Así que, sin saberlo, quienes compran lingotes de oro 
están pagando por energía. Y si observamos la energía necesaria para sustentar la vida humana, 
¿vemos diferencias como las que existen entre el oro y el plomo?

¿Vemos razones energéticas para crear salarios que superan con creces las tasas metabólicas? 
Ciertamente, la experiencia y el aprendizaje han contribuido a mejorar la actividad individual, 
pero ¿justifica esto ciertas "ventajas" exuberantes?

Entonces, ¿cuál es la diferencia entre un trabajador de una región del mundo y uno de otra? En 
cuanto a la energía, todos la recibimos principalmente del Sol, ya sea directa o indirectamente, 
tras ser "capitalizada" por la Tierra. Esta es nuestra "renta universal", que se nos paga desde 
nuestro primer llanto hasta nuestro último aliento, independientemente de dónde vivamos.

La Tierra libera energía almacenada, por lo que pensamos en el  reciclaje,  pero ¿qué es el 
reciclaje? ¿Cuál es el beneficio de reciclar el vidrio? Ciertamente no es para recuperar el silicio 
que  ya  tenemos  en  abundancia  en  nuestro  planeta,  ya  que  es  un  componente  esencial.  En 
cualquier caso, ¿cuánta energía gastaremos en clasificarlo, fundirlo, refinarlo y purificarlo antes 
de que pueda ser remodelado y puesto de nuevo en servicio? El único ahorro potencial podría 
estar en el transporte de mercancías y la perforación profunda.

Por lo tanto, obviamente, minimizar el transporte y favorecer la producción local promueve el 
ahorro energético. Esto podría no ser del agrado de los principales productores mundiales.

¡Pero peor que el transporte! Está la cadena de frío. Producir frío puede ser más caro que 
producir calor. Una lata de comida puede durar fácilmente más de un año. ¿Cuál sería el coste 
energético de la misma comida almacenada durante el mismo tiempo en un congelador?

Estas son algunas preguntas sobre la omnipresencia de la energía y, sobre todo, sin olvidar la 
omnipresencia de sus costes.

La  energía  no  se  limita  a  su  uso  para  lograr  un  resultado.  También  incluye  las  pérdidas 
térmicas, es decir, la energía que se disipa y se vuelve inutilizable. Por lo tanto, por ejemplo, el 
aislamiento debe ser una prioridad en la era del hormigón.

La energía también está presente en la tecnología digital. Es un recurso innegable, incluso 
inevitable;  por lo tanto,  es  urgente aprender a ser  respetuosos con el  medio ambiente en el  
mundo digital.  E incluso a ser estrictos con los contaminantes nocivos de las redes (internet,  
telefonía, etc.), ya que el spam por sí solo representa un consumo energético impresionante. En 
2009, el editor de antivirus McAfee midió la carga energética del envío y procesamiento de spam 
a nivel mundial. El estudio, realizado en colaboración con la empresa ICF, reveló que se destinan 
33  TWh  al  año  al  envío,  procesamiento  y  filtrado  de  correos  electrónicos  no  deseados.  El 
equivalente  al  consumo  de  2,4  millones  de  hogares.  Esta  producción  energética  representa 

24



emisiones  de  gases  de  efecto  invernadero  equivalentes  a  las  de  3,1  millones  de  coches  que 
consumen 7,5 millones de litros de gasolina, indica el editor. Se estima que la emisión media de 
gases de efecto invernadero asociada al envío de un solo mensaje de spam es de 0,3 g de CO2. ¿A 
quién le importa?

¿Energía como moneda?¿Energía como moneda?
Cuando  se  calibraron  las  mediciones,  aparentemente  hubo  rechazo  por  parte  de  los 

comerciantes.  El  uso de pesos,  longitudes y volúmenes "estandarizados" los dejaba perplejos. 
Cabe imaginar que lo mismo ocurriría con la moneda, que originalmente estaba "estandarizada". 
El oro solía servir como patrón, ya que la moneda era, en cierto modo, un trueque fácilmente 
transportable.  Además,  el  oro  no  es  el  único  patrón.  Por  ejemplo,  en  la  provincia  de  Shaba 
(Katanga),  en  la  República  Democrática  del  Congo,  la  "croisette"  también  era  una  moneda 
"estandarizada", pero basada en el cobre.

La moneda no representaba unidades físicas como el kilo, el litro, el metro, el codo, el segundo,  
etc.  De  hecho,  el  trueque introdujo,  junto  con  los  objetos  físicos  o  virtuales  intercambiados, 
nociones de "esfuerzo" para obtenerlos. Por ejemplo, la escasez da lugar a la famosa ley de la 
"oferta y la demanda", una ley que no se adapta a los "estándares". Incluso el oro, que sirve como 
estándar, puede estar sujeto a esta ley, lo que obviamente penalizaría a las tierras que carecen de 
él.

Sin  embargo,  todo  es  energía,  y  todo  trabajo  obedece  a  las  leyes  de  la  termodinámica. 
Estandarizar  al  menos  este  aspecto  parece  inevitable  si  queremos  mayor  justicia  y  control 
ecológico.

La energía ya es la "moneda" del Universo.
¿Cuáles serían las ventajas de una moneda basada en la energía?
Este modelo  enriquecería  el  concepto de las  cibermonedas.  Estas podrían basarse en algo 

"concreto", como el oro, que, al igual que la energía, es fiable en el tiempo y el espacio. Sin  
embargo, este supuesto metal noble posee una energía atómica fácilmente estimable que puede 
servir  como punto  de  partida  tangible  para  una  moneda  basada  en  la  energía.  ¿Es  siquiera 
necesario recurrir a un "intermediario" como el oro o el cobre, que no están presentes en todo el 
planeta? Un intermediario que, por lo tanto, puede monopolizarse en algún lugar. La energía, en 
cambio, está presente en todas partes. Mejor aún, no se crea y, por lo tanto, no genera deuda. Sin 
embargo, puede almacenarse, capitalizarse y proporcionar energía potencial disponible. Incluso 
el Universo capitaliza.

Una  moneda  estándar  basada  en  la  energía  también  permitiría  medir  muchos  factores 
aparentemente  abstractos.  Así,  en  el  trabajo  humano,  la  calidad  del  trabajo  manual,  la  del 
cerebro, la gestión del estrés... y muchos otros factores deben ser remunerados.

¡Mejor aún! ¡Recibimos energía constantemente del Sol! ¿No es esta la retribución universal 
con la que a veces soñamos en ciertos conceptos sociopolíticos de asistencia a los pobres, sin 
recurrir a diversas estratagemas que a veces roban a Pedro para pagar a Pablo? ¿Y qué mejor 
herramienta para medir el gasto de recursos del planeta y, así, gestionar mejor la ecología? ¡Qué 
sorpresas nos  llevaríamos si  contáramos los  gastos de producir  alimentos  enlatados en cajas 
metálicas o alimentos guardados en los congeladores de las neveras personales? Medir toda la 
energía de una creación desde su nacimiento hasta su abandono es,  sin  duda,  la  forma más 
segura de saber si una opción es mejor que otra desde un punto de vista ecológico.

25



Un sistema justo Un sistema justo 

Independencia geopolíticaIndependencia geopolítica
En primer lugar, dicha moneda tendría la ventaja de la neutralidad geopolítica.
La energía es la misma y se mide de forma idéntica en todo el planeta, independientemente de 

las poblaciones que ocupan un territorio y sus alianzas económicas.
La  energía  como  patrón  monetario  permitiría  dejar  de  someter  a  las  poblaciones  a 

devaluaciones impuestas por las potencias que mantienen su "patrón monetario". Este tipo de 
devaluación  debería  considerarse  un  acto  segregacionista,  ya  que  podría  subyacer  en  la 
depreciación del trabajo humano en las regiones afectadas. Esto es aún más grave dado que el 
"salario"  es  una señal  de  reconocimiento,  y  ver  disminuir  el  poder  adquisitivo  equivale  a  un 
castigo. ¿Y si esta decisión proviene de líderes que fijan el valor de una moneda regional, lo que 
repercute directamente en quienes la utilizan? También imposibilitaría pagar a los empleados 
según su lugar de residencia. Se dice que algunos están mal pagados, a pesar de realizar un 
trabajo de la misma calidad, mientras que otros, expatriados, reciben salarios más altos y viven 
con lujo en los mismos países.

Renta UniversalRenta Universal
Todo intercambio entre los humanos y su entorno humano, humanizado o natural es energético. 

Una moneda basada en las sólidas leyes de la física que permita medir esta energía podría, al 
menos,  por  ejemplo,  garantizar  la  existencia  de  un  mínimo  vital  necesario  para  la  simple 
existencia.  Sin  embargo,  el  entorno  se  ha  visto  completamente  alterado  por  la  creación  de 
viviendas que han dado origen a ciudades y campos gigantescos. Esto incapacita a los humanos 
para recibir  directamente de la  naturaleza lo  que necesitarían para asegurar su subsistencia 
mínima. Por ello, para ellos, fue necesario inventar salarios mínimos y pensiones de jubilación. 
Todo esto debería representar, al menos, el metabolismo humano mínimo. De hecho, si la sociedad 
ya no permite a sus miembros beneficiarse de los recursos naturales (energía, vivienda), parece 
lógico que la sociedad compense esta pérdida individual, de la que ella misma se ha beneficiado. 
De hecho, por ejemplo, si la sociedad ha construido espacios de piedra para las necesidades de 
todos  sus  miembros  en  lugar  de  espacios  para  la  recolección,  la  caza,  etc.,  estas  ausencias 
tendrían que ser compensadas. Lo mismo ocurre si esto impide que las personas construyan sus 
propios refugios con materiales locales. En ambos casos, se trata de una reasignación justa de los 
dones del Universo, que, en última instancia, siempre se miden en energía.

La creación de una renta básica universal debería eliminar toda noción de ayuda recurrente, ya 
que todos, sin excepción, la recibirían. Sería una especie de "regalo" a la vida desde el nacimiento 
hasta  la  muerte,  para  todos  los  seres  humanos,  e  idéntico  para  todos.  Un  "regalo"  y  no  un 
"derecho", porque no tenemos derechos sobre el Universo.

Este regalo del cielo sería bienvenido en las zonas urbanas, compensando la ausencia de la 
naturaleza  para  alimento  y  refugio.  Pero  ¿no  es  este  ya  el  caso  de  la  gran  mayoría  de  las 
personas? En un mundo preindustrial, este regalo se limitaría a los frutos de la caza, la pesca, la 
recolección y el  mantenimiento de un entorno seguro y una cultura local.  En nuestro mundo 

26



moderno, este último punto contribuiría,  por ejemplo,  a financiar toda la educación, desde el 
preescolar  hasta  diversos  programas  de  desarrollo  profesional,  incluyendo  los  estudios 
universitarios. Esta renta universal sustituiría al salario mínimo, con la ventaja de ser insensible a 
las fluctuaciones de la economía y el mercado. Garantizaría la manutención del niño antes del 
preescolar, y no una mejora en el bienestar de los padres. Remuneraría las tareas domésticas,  
para  asistir  a  la  persona  que  debe  suspender  sus  actividades  para  gestar  al  bebé  nonato, 
protegerlo y alimentarlo.  Incluso sería un reconocimiento al  tiempo dedicado a impartirle las 
primeras lecciones que lo convertirán en un ser humano, un ciudadano del planeta Tierra. ¿Por 
qué se han relegado estos talentos al olvido? ¿Para poder participar en la sociedad de consumo 
con la falsa etiqueta del igualitarismo? Sin embargo, los salarios de los parlamentarios tienen en 
cuenta  las  "limitaciones"  que  los  obligan  a  suspender  sus  actividades,  ¡y  con  qué  nivel  de 
compensación! ¿Y con qué riesgos de perder posteriormente el trabajo?

Esta renta básica universal también cubriría a las personas con discapacidad, a las personas 
enfermas o de baja por motivos de salud, y a los jubilados (que no están de vacaciones, a veces 
incluso anticipadas).

Esta donación podría incluso actuar como un "seguro" contra desastres. Por ejemplo, existen 
pandemias y otros desastres naturales, cada vez más frecuentes debido al calentamiento global, 
que  obligan  a  los  trabajadores  a  interrumpir  sus  actividades  lucrativas.  ¿Y  qué  decir  de  las 
guerras, que consumen vidas y energía, y que, sin tregua, azotan al menos un lugar de la Tierra? 
¿Quién propondrá una visión psicológica para alcanzar un acuerdo de paz en lugar de dejarse 
llevar por los fervientes defensores de la guerra, que a menudo se consideran los guardianes de 
una verdad única y absoluta?

Una  vez  más,  esta  medida,  aunque  dependa  del  clima  y  otros  factores  geológicos,  sería 
independiente de la geopolítica en sí. El metabolismo de un bebé pigmeo o el de un anciano inuit 
no depende de ninguna consideración financiera, geopolítica y, sobre todo, segregacionista.

Salario justo para todosSalario justo para todos
Usando la noción de energía como valor base en nuestros intercambios, podemos parafrasear 

la  famosa  frase  "igual  salario  por  igual  trabajo"  como  "igual  consumo  de  energía,  igual 
retribución".

Gestionar una economía basada en la energía debería llevarnos a reconsiderar el precio del 
trabajo realizado por toda la cadena de producción. El trabajo de transformar o mover algo para 
obtener  otra  cosa  suele  ser  el  resultado  de  toda  una  cadena  de  trabajos  individuales.  Sin 
embargo,  cada miembro de la cadena en cuestión debe ser remunerado.  Por consiguiente,  el 
precio final de un objeto incluirá esta acumulación de gasto energético.

Usando la noción de energía como valor base en nuestros intercambios, podemos parafrasear 
la  famosa  frase  "igual  salario  por  igual  trabajo"  como  "igual  consumo  de  energía,  igual 
remuneración".

En cuanto al trabajo en sí, proporcionaría un excedente sobre las necesidades mínimas, ya que 
serviría para mejorar el bienestar. La energía no consumida inmediatamente se capitalizará, como 
cualquier energía que pueda almacenarse.  Disponer de la energía suficiente para realizar los 
propios sueños requerirá, en cualquier caso, mejorar la eficiencia física de la actividad en un 
mundo donde la remuneración no sea un juguete al servicio de los más dominantes.

27



Control Ecológico de la EnergíaControl Ecológico de la Energía
En ningún lugar del universo, ni entre los seres vivos ni entre las cosas inanimadas, existe la 

posibilidad de utilizar capital inexistente.
El  dinero ni siquiera representa el  valor intrínseco de las cosas.  Si  lo hiciera,  a veces nos 

sorprendería el desperdicio que perpetuamos.
El dinero es un medio de dominación. El juego consiste en dar lo menos posible mientras se 

gana y se conserva la mayor cantidad posible de ese dinero.
Si queremos liberarnos de esta dominación, no es cambiando a los dominantes, sino cambiando 

las reglas del juego. Y para ello, debemos comprender sus mecanismos antes de atrevernos a 
poner trabas que perturbarán el sistema.

Por un lado, debemos reconocer verdaderamente la noción de dominación, porque esta noción 
habita en el alma de cada ser humano, y quizás incluso de todos los seres vivos. De hecho, ¿qué 
ser vivo no protegería su "dominio"? Algunos de estos seres están más dotados que otros, por 
herencia y educación, para gestionar grupos complejos de seres vivos. Algunos también tendrán 
habilidades para gestionar el  almacenamiento,  las herramientas,  el  mantenimiento,  etc.  Entre 
estos  dominantes  favorecidos  por  la  Naturaleza,  algunos  serán  particularmente  útiles  para 
asegurar la sinergia de un grupo. Este delicado tema se analizará en detalle más adelante. De 
hecho, el grano de arena que es absolutamente necesario manipular es la energía omnipresente, 
ya que todo lo que existe depende de ella, incluso los dominantes. Sus anteojeras, como las de 
muchos  candidatos  dominantes,  les  hacen  oscurecer  todos  los  aspectos  de  la  energía.  Sin 
embargo, el universo existe solo mediante el intercambio de energías, ondas, materia, etc. Y la  
vida a menudo depende del intercambio de materiales evolucionados esenciales para sostener su 
organismo y mantener un refugio saludable, como se especifica en las dos primeras leyes de 
Hôdo.

Para intercambiar, es esencial una reserva, un capital, como la energía potencial en física. De 
hecho, la energía no ofrece deudas, porque el Universo no es un banco que se enriquece con los 
intereses de los préstamos. El resultado, a nivel de los seres vivos, es que si uno de ellos se queda 
sin energía... muere, a menos que otro le proporcione la suficiente para sobrevivir. Esta energía 
se tomará del capital. ¿De qué tipo?

Pero, ¿cómo podemos gestionar el capital y todos los intercambios a través de esta moneda que 
podríamos llamar "julios"?

El  enfoque  más  sensato  sería,  sin  duda,  en  forma  atómica.  No  necesariamente  oro,  sino 
cualquier material utilizable: cobre, zinc... Pero aquí hay un problema: ¿cuántas toneladas habría 
que almacenar para tener suficientes julios disponibles para todo el  planeta? ¿Sería entonces 
necesario  almacenarlas  en forma eléctrica,  que consume energía  y,  por  lo  tanto,  consume el  
capital en cuestión? Y, sobre todo, ¿cómo podemos evitar agotar la Naturaleza? Sin embargo, ¿qué 
será de nuestro planeta si no escapamos de esta sociedad de consumo basada únicamente en la 
cantidad? ¿Cuándo actuaremos para salvarlo del abismo en el que se hunde inexorablemente, 
guiados por ecologistas que se niegan a ver que la energía es el único motor de toda existencia? 
En cambio, deberían centrar todos sus esfuerzos en mejorar su uso.

A la espera de encontrar una o más soluciones efectivas, ya podemos considerar que cada 
persona posee capital energético en su propio cuerpo. Y el primer intercambio con otros humanos 
se realizará a través del trabajo. Este trabajo se recompensaría con algo útil o en forma de capital 
que podría utilizarse posteriormente. La forma más sencilla de preservar las tradiciones actuales 
sería "señalar" este capital, medido en julios, con un símbolo indestructible como una moneda, o 

28



incluso un billete de acero inoxidable. No sería más que un símbolo, una especie de factura, un 
comprobante  para  mostrarlo.  Un  sistema  podría  memorizar  este  pago.  Convertiría  el  dinero 
tangible (monedas, etc.) en una carga eléctrica almacenada en una especie de batería gigante. 
Una computadora que gestionara las transferencias y el mantenimiento del sistema se encargaría 
de todo. Este sistema, obviamente, consumirá energía. Por lo tanto, será necesario optimizar sus 
ventajas y desventajas con el tiempo y mediante descubrimientos, como lo ha hecho la vida desde 
sus inicios.

¿Optimizar? Este es un enfoque ecológico que debe adoptarse para evitar el desperdicio de 
energía.  Para que esto suceda, todo el  gasto energético debe ser pagado a la naturaleza por 
quienes lo causaron, es decir, retirado inmediatamente de su capital.

De hecho, ¡la energía no paga el futuro! El futuro generalmente lleva al final de su vida útil,  
pero  ninguna  inteligencia  puede  predecirlo  con  certeza.  Por  lo  tanto,  debemos  planificar  la 
destrucción que conduzca al reciclaje cuando no sea irrecuperable. Por lo tanto, debemos pensar 
constantemente  en  el  reciclaje.  En  consecuencia,  sería  beneficioso  considerar  un  sistema de 
reembolso que fomente la creación de productos reciclables, lo que evitaría que los residuos se 
abandonen, especialmente en lugares inaccesibles.

Pero, hoy en día, nadie ha evaluado realmente cómo recompensar la calidad, porque solo la 
cantidad era comercialmente importante. Recompensar la calidad de la producción es necesario 
para mejorar continuamente cualquier creación. Por lo tanto, no debemos olvidar incluir en la 
remuneración de una obra de arte el conocimiento y cualquier otra habilidad que merezca ser 
fomentada, ya que es útil para la naturaleza y la sinergia.

En resumen, la pregunta que se plantea a todos los amigos del Proyecto Hôdo es la siguiente: 
¿cómo podemos visualizar  la  moneda Joule  y  llevarla  en nuestras  carteras  cuando vamos de 
compras?  ¿Cómo podemos "visualizarlo"  para animar  a  quienes  prometen de buena fe  haber 
creado  algo  para  ahorrar  energía  en  el  planeta?  ¿Y  cómo  podemos  recompensar  a  quienes 
reducen los costos de mantenimiento y reciclaje, posponiendo así la inevitable obsolescencia?

Trabajo EcológicoTrabajo Ecológico
Controlar la energía de principio a fin debería ser un ideal ecológico. De hecho, controlar el 

consumo energético durante la producción de bienestar, ya sea vital o no, evitaría al menos dos  
problemas de nuestra sociedad de consumo. Esto permitiría controlar, por un lado, la explotación 
de recursos difíciles de renovar y, por otro, la producción de residuos de combustión, como el 
exceso de CO2.

No deberíamos vivir únicamente para el consumo impulsado por y para la producción; esto 
tiene  un  coste  energético  que  nadie  percibe  y  que  tiene  un  efecto  autosostenible  difícil  de 
controlar. Aquí es donde reside el gasto del planeta. Por lo tanto, debemos aprender a fabricar 
para durar, lo cual es diametralmente opuesto al espíritu de consumo actual, impulsado por las 
modas y la obsolescencia.

Lo ideal sería priorizar la calidad sobre la cantidad en todas las actividades.

El coste del gasto energético en la producciónEl coste del gasto energético en la producción
La ventaja de una moneda basada en el concepto de energía es que representa todo el trabajo 

real involucrado en la producción de bienes.
La fabricación de un objeto consiste en una serie de tareas con un coste energético: extracción 

de materias primas, refinado, aleación, moldeado... hasta su uso final. Y después, el reciclaje se 

29



lleva a cabo prácticamente de la misma manera, salvo que esta vez el «mineral» no se extrae de la  
tierra,  sino que se recupera de los «residuos».  Cabe destacar que el  concepto de reciclaje a 
menudo oculta el hecho de que el consumo de energía sigue estando involucrado. Esto a menudo 
se pasa por alto, como si fuera una mentira por omisión, para tranquilizar a los incautos sobre 
cómo funciona realmente la ecología.

En cualquier caso, debemos tener en cuenta la energía utilizada para todo el  transporte y 
almacenamiento,  y  no  debemos  olvidar  incluir  en  el  cálculo  todas  las  actividades  humanas 
dedicadas a cada una de estas acciones.

Ciclos de VidaCiclos de Vida
Es necesario medir con precisión los gastos asociados a las distintas etapas del desarrollo de 

un producto,  como su diseño, mejora continua, mantenimiento y reutilización. Esto permitiría 
evaluar la pertinencia de ciertas decisiones, incluyendo el posible abandono de un proyecto que 
podría resultar más costoso que crear uno nuevo.

Esto evitaría que las promociones "verdes" se basen en conceptos que pasan por alto ciertos 
"gastos". El almacenamiento es uno de los gastos olvidados en el ciclo de vida. No se trata solo de 
la energía, sino de todo aquello que debe conservarse durante un período determinado. De hecho, 
no se trata solo de almacenar energía en baterías; también debemos considerar la conservación 
de alimentos, e incluso de objetos que envejecen, como los que se oxidan o se descomponen.  
Algunos de estos productos incluso requieren temperaturas muy bajas... y, por lo tanto, una vez 
más, energía, energía, energía...

Al final del ciclo, el reciclaje de materiales a menudo se presenta como un acto ecológico. Pero 
a menudo olvidamos todo lo que sucede entre el momento en que nos deshacemos del objeto para 
reciclar y el momento en que toda la parte disponible de este objeto se reutiliza en uno o más 
objetos.  El  material  tendrá  que  volver  a  almacenarse,  probablemente  antes  o  después  de 
clasificarlo. Eventualmente, habrá que desechar algunos elementos, que podrían consumirse para 
producir energía térmica. Las piezas reutilizables podrían tener que desmontarse, desoldarse, 
limpiarse, purificarse... y, finalmente, en ocasiones, devolverse prácticamente a su estado original. 
Esto probablemente solo tendrá una ventaja: evitar la extracción de la mina hasta la fase de 
refinación.

Eficiencia, Calidad y CreatividadEficiencia, Calidad y Creatividad
Entre la manipulación de materias primas y la producción de un objeto, para obtener energía y,  

por  lo  tanto,  mejorar  la  ecología,  es  necesario  mejorar  la  eficiencia  térmica.  Esto  no  debe 
confundirse con la eficiencia en el  sentido de productividad industrial,  beneficio económico o 
eficiencia laboral rápida e impecable. La eficiencia en sentido físico, que considera la entropía, es 
un concepto bastante complejo, en constante mejora, como siempre ocurre en el mundo de la 
investigación científica.  En resumen,  mide  la  cantidad de  energía  utilizada para  el  propósito 
deseado y la cantidad que se pierde de forma irrecuperable para la tarea prevista. Generalmente,  
esta forma indeseable es la disipación de calor. Esta disipación de calor suele asociarse con la 
difusión de CO2. Sin embargo, el CO2 suele estar presente en la exhalación de seres vivos, como 
los humanos. Al mismo tiempo, este CO2 es ampliamente utilizado por las plantas para crear 
diversos  compuestos  orgánicos.  Por  lo  tanto,  resumir  el  arte  de  producir  ecológicamente  sin 
producir  CO2  es  demasiado  simplista.  Una  vez  más,  los  investigadores  se  encuentran  en  el 
camino hacia la verdad, que se descubre paso a paso, no de la noche a la mañana. En realidad,  

30



esta tarea debería confiarse constantemente a investigadores especializados en este campo. De 
hecho, dominar la ecología debería motivar a más investigadores que a políticos.

En todos los casos, la eficiencia en el sentido físico se vería recompensada indirectamente. De 
hecho,  cualquier  creatividad que permita producir  a menores costos energéticos se reflejaría 
automáticamente en la moneda energética. Un sistema así fomentaría la reducción de los costos 
de  producción  y  la  producción  a  menor  costo.  Esta  eficiencia  en  el  sentido  físico  no  debe 
confundirse con la del trabajo, que implica una noción de productividad a lo largo del tiempo. 
Además, esta eficiencia «industrial» se asemejaría más a un cálculo de potencia, también en el 
sentido físico, es decir, a trabajar más rápido. ¿Con qué propósito? ¿Producir más para consumir 
más?

En un sistema ecológico que no sea producto de una ideología, sino resultado de la observación 
de las  leyes  del  universo,  el  lema «trabajar  más para  ganar  más  poder  adquisitivo»  debería 
desaparecer. De hecho, este lema debería convertirse en «trabajar mejor para gastar menos». Por 
otro lado, siempre debemos tener en cuenta un concepto que no puede calcularse solo con la 
energía  e  introducir  una  nueva  noción  de  «negociación».  Esta  noción  implicaría  cualidades 
difíciles de representar únicamente con la energía ya gastada o intercambiada. De hecho, el arte 
que resiste el desgaste del tiempo, que reconforta el alma, ahorrará energía en el futuro. Y la  
investigación, incluso la fundamental, puede aportar soluciones ingeniosas para un mejor uso de 
la energía en un futuro quizás lejano. La calidad manual o intelectual seguirá teniendo su precio,  
y quienes la desarrollen merecerán una recompensa más que nunca, aunque no sea físicamente 
mensurable.

Valores intrínsecosValores intrínsecos
En el precio de las cosas se deben tener en cuenta dos tipos de costes «intrínsecos»: el del  

material en sí y el de la vida.

El coste de la existencia de la materiaEl coste de la existencia de la materia
A  menudo  hablamos  del  coste  de  la  rareza  de  ciertos  materiales.  Si  bien  siempre  es 

especulativo,  también  puede  cuantificarse  de  forma científica  rigurosa,  incluso  a  nivel  de  su 
estructura nuclear. Cuanta más energía requiere un núcleo para existir, más raro es.

En cuanto a las reacciones fisicoquímicas que dieron lugar a la existencia de ciertos elementos 
simples (átomos) o complejos (moléculas, etc.), esto también puede medirse.

El costo de la vidaEl costo de la vida
Así como el metabolismo podría servir de base para medir el ingreso mínimo y el salario de una 

persona,  un método biológico similar  podría  utilizarse para medir  el  precio  de los  productos 
agrícolas. Así, un animal que se alimenta de plantas constituye una cadena de transformación 
energética.

Estos valores intrínsecos podrían determinar el costo ecológico de las materias primas y los 
recursos agrícolas, forestales y pesqueros...

El Costo de Mantener los Recursos PlanetariosEl Costo de Mantener los Recursos Planetarios
Estos valores intrínsecos no se distribuirían a ningún propietario. Deberían distribuirse a un 

fondo planetario común para gestionar la renovación de recursos.

31



Según este razonamiento, nadie sería propietario del subsuelo, ni siquiera de un ser vivo, y 
mucho menos de un ser humano. Solo el trabajo necesario para gestionar estos diversos recursos  
merece un salario: riqueza mineral, recursos acuáticos, tierras cultivadas o no, ganado, animales 
domésticos, socios, empleados o no.

En la gestión del planeta, también entra en juego la noción de refugio, esencial para todos los 
seres vivos. De ello se desprende que mantener un espacio seguro para descansar, abastecerse o 
trabajar también tiene un coste energético y, por lo tanto, una responsabilidad.

Ilustración del modeloIlustración del modelo
Un  agricultor  produce  trigo.  Para  simplificar  el  razonamiento  del  ejemplo,  omitimos  la 

necesidad previa de semillas, la labranza de la tierra y la construcción de molinos. Pero aquí, 
simplemente  "recogemos"  el  trigo  a  mano.  Habría  entonces  dos  entradas  de  energía  para 
representar el trabajo del agricultor: la energía del propio trigo y la del cosechador. Pero este 
trigo no puede utilizarse directamente. Debe transportarse al molino, lo que añadirá dos pares de 
entradas de energía. Sin entrar en detalles, estarán el trabajo del transportista y la energía del 
medio  de  transporte,  luego  el  trabajo  del  molinero  y  el  del  molino.  Este  trigo  tendrá  que 
procesarse para que sea apto para el consumo, de ahí otros dos pares de entradas: el trabajo del 
transportista y la energía del medio de transporte, luego el trabajo del panadero y la energía del 
horno. Incluso podemos imaginar que este pan se venderá en supermercados, lo que generará 
una nueva serie de pares de energía: transportista-transporte, almacén-almacenamiento... Quien 
compre este pan deberá pagar a prorrata las diferentes energías consumidas. Aquí también hay 
dos  lotes:  por  un  lado,  la  energía  de todos  los  trabajadores,  y  por  otro,  la  de  las  máquinas  
desgastadas, los combustibles quemados, la tierra empobrecida...

El primer lote deberá compensar el trabajo humano y el segundo garantizar el mantenimiento 
de  las  máquinas,  incluyendo  la  más  importante  de  todas:  la  Tierra.  Este  último  lote  sería 
gestionado por una especie de Banco Ecológico Mundial.

Con este pequeño ejemplo, queremos demostrar la noción de pares de gastos: los incurridos 
por los humanos y los generados por el uso de herramientas y otros seres vivos. Estos últimos 
requieren cuidado y nutrición, es decir, nuevos insumos energéticos, incluso como materia inerte.

Así, si el productor ha gastado 20 julios de energía personal y 20 julios de energía no personal 
(otras personas, máquinas, materias primas, etc.), el consumidor deberá pagarle 40 julios. Al final 
de la transacción, el consumidor habrá perdido 40 julios y el productor solo habrá recibido 20.

Esto significa que, a mayor gasto, más se inclinará el comprador por un sistema más económico 
y, por lo tanto, con mayor rendimiento. Un trabajador que produzca un producto más caro de 
igual calidad debido a la falta de optimización sería penalizado como en los sistemas competitivos 
actuales, pero esta vez, medido energéticamente.

Aquí es donde se observa la enorme brecha con nuestros sistemas de compensación actuales.  
¡No hay enriquecimiento posible mediante el trabajo per se! De hecho, esta compensación solo 
corresponde a la pérdida de energía del trabajador. Por lo tanto, tendremos que encontrar algo 
más para, por ejemplo, recompensar la calidad del trabajo, tal vez puramente intelectual. De lo 
contrario, incluso se correría el riesgo de empobrecimiento para quienes dependen únicamente 
del trabajo físico de otros, sin aportar ningún valor añadido. En resumen, nos encontraríamos 
ante  una especie  de salario  mínimo dinámico  y  universal  que garantizaría  la  vida de un ser 
humano.

32



Cabe aclarar y enfatizar que este ejemplo solo sirve para demostrar los flujos de energía del 
productor  al  consumidor,  que  se  desglosan  sistemáticamente  en  dos  partes.  A  pesar  de  las 
omisiones realizadas para facilitar la demostración de las implicaciones de una economía basada 
en la energía, es evidente que nunca sería 100 % precisa. De hecho, será necesario reajustar  
constantemente para tener en cuenta este o aquel flujo de energía olvidado o mal interpretado en 
mediciones previas. Pero, sobre todo, existe en realidad una tercera parte que escapa, al menos 
actualmente, a las mediciones de energía física.

Esta  tercera  parte  incluiría  las  consiguientes  ganancias  energéticas  derivadas  de  la 
creatividad,  la  calidad artesanal  o  el  trabajo  profesional,  la  gestión  de  equipos  e  incluso  los 
riesgos incurridos y, en ocasiones, sufridos, etc..

Un sistema justoUn sistema justo

Intercambios CircularesIntercambios Circulares
El concepto de ayuda solidaria también podría revisarse a la luz de la moneda energética.
De  hecho,  en  lugar  de  empantanarnos  en  cálculos  complejos  e  injustos,  incapaces  de 

considerar todos los casos específicos, sería preferible reconocer el derecho inalienable de todo 
ser humano a la vida, desde el nacimiento hasta la muerte. Recibimos energía en todo momento, 
principalmente  del  Sol  y  la  gravedad.  Esta  energía  nos  fue  distribuida  mucho  antes  de  la 
aparición del dinero y las finanzas, al igual que ocurrió con todos los seres vivos y con toda la 
humanidad que precedió a nuestras "grandes" civilizaciones, por no mencionar las del comercio,  
las grandes empresas y el consumo excesivo. Es evidente que esto no eliminará la necesidad de 
asistencia, ya que cualquier persona puede verse afectada por un incidente grave. Sin embargo, 
mejoraría significativamente la fluidez de los intercambios, que se vuelven muy opacos por la falta 
de medidas adecuadas y fiables.

Imaginemos observar todos los flujos, por ejemplo, los más banales, como el que el panadero 
paga al Estado, el cual da una parte al ejército, el cual paga a la empresa que trabaja para él, el  
cual paga el salario del ingeniero que le compra el pan al panadero... ¿Cuántos intercambios son, 
en última instancia, "circulares" de una u otra manera? Lo que se daba con una mano se quita con 
la otra. De forma caricaturesca, podríamos decir que el panadero le dio dinero al ingeniero para 
que pudiera comer en casa con la condición de que este contribuyera al armamento de su país. 
Esta visión debería cuestionar la noción de impuestos.

El  flujo  de  consumo,  así  como  la  capitalización,  desde  una  perspectiva  energética,  son 
realidades sin valores políticos ni morales. Analizarlos desde esta perspectiva puede llevarnos a 
otros conceptos económicos.

¿Un incentivo para la pereza?¿Un incentivo para la pereza?
Y si todos recibieran "maná del cielo", ¿no sería eso un incentivo para la pereza?
Ante todo, debemos ponernos de acuerdo sobre el concepto de "pereza", que puede ser una 

enfermedad, una forma de abuso, una señal de inteligencia...
En primer lugar, todos los que están de baja por enfermedad merecen este maná, porque ni la  

energía solar ni la fuerza gravitacional discriminan la salud física o mental de quienes lo reciben.
Pero la pereza no es solo una "enfermedad". La inteligencia de la vida nos impulsa a inventar 

soluciones  que  nos  permitan  cansarnos  lo  menos  posible,  obteniendo  al  menos  los  mismos 

33



beneficios. Por eso creamos máquinas o explotamos a otros seres vivos. Por lo tanto, existe una 
tendencia natural, sana y lógica a querer ser perezoso.

El problema radica en otra parte. Es relacional: a veces se expresa en forma de conflicto entre 
quienes  sienten  que  no  reciben  una  compensación  justa  por  su  trabajo  y  quienes  parecen 
aprovecharse del sistema sin dar nada a cambio.

Este maná impediría la asistencia social pasiva. La asistencia social es la ayuda que la sociedad 
ofrece  para  ayudar  a  alguien  a  superar  una  dificultad  cuando  es  temporal  o  a  sobrevivir 
dignamente  cuando  es  permanente.  Pero  a  veces  esta  asistencia  no  tiene  los  beneficios 
psicológicos esperados. Peor aún, este tipo de persona que recibe asistencia se acomoda a lo que 
se le debe sin sentir el más mínimo reconocimiento ni la más mínima necesidad de retomar un 
papel activo en la sociedad que la ayuda. Este tipo de pereza ya no sería tolerada por la sociedad, 
sino que sería facilitada por la energía universal sin frustrar a nadie.

Por otro lado, nada impediría a las personas esforzarse más por alcanzar sus sueños, incluso si 
solo consisten en acumular capital. Los seres humanos necesitan descanso y serenidad, pero a 
menudo también necesitan actuar.  Esto podría  ser  simplemente por placer  personal,  sentirse 
útiles en la sociedad o superar desafíos. La diferencia sería enorme, porque el estrés ya no se 
centraría en la supervivencia, sino en el logro.

CapitalCapital
En el espíritu del ahorro, la necesidad de ahorrar es una solución esencial. Y, cuando hablamos 

de "ahorrar", casi siempre nos referimos a "capital".
La  principal  virtud  del  capital  es  precisamente  acumular  reservas  para  situaciones  de 

emergencia. Es el cactus que almacena agua para resistir las sequías, lo mismo ocurre con el 
camello,  el  excursionista que lleva su cantimplora...  Pero,  por supuesto,  siempre hay quienes 
saquean los puestos para acumular reservas inútiles, incluso si eso significa privar a otros... Esto 
no es un argumento para desterrar la noción de capital.

Al contrario, quizás también sea hora de cambiar por completo nuestra visión del crédito y 
repensar la utilidad del ahorro y lo que implica. De hecho, ningún sistema físico o biológico vive a 
crédito. Y hasta ahora, ningún físico ha demostrado que se pueda crear energía, hasta el punto de 
que  es  una  de  las  pocas  leyes  inquebrantables  de  la  física.  Para  producir  trabajo,  como  la 
transformación y el movimiento, la energía debe extraerse de los recursos disponibles. El capital 
esencial en física es la energía potencial. Esta energía está presente en todas partes, y también en 
biología. Sin embargo, en biología no existe el préstamo: un ser vivo nunca puede consumir más 
de lo que tiene, de lo contrario muere. Por lo tanto, es necesario ahorrar y almacenar alimentos y  
otros recursos para el futuro.

Pero  ahorrar  no  es  gratuito  en  sí  mismo,  ya  que  requiere  encontrar  métodos  de 
almacenamiento adecuados. Algunos recurrirán a recursos fiables e inalterables, como el oro, 
cuyo mantenimiento prácticamente no requiere energía. Sin embargo, el oro no es fácilmente 
explotable para ningún trabajo, que, en la mayoría de los casos, debe completarse en un plazo 
relativamente corto. En biología, el almacenamiento se realiza mediante elementos fácilmente 
explotables, generalmente carbohidratos, posiblemente en "órganos de reserva" apropiados. Pero 
más  allá  de  eso,  a  menudo  es  necesario  mantener  las  estructuras  externas,  empezando  por 
refugios contra depredadores o para resistir el mal tiempo. También será necesario, con mucha 
frecuencia, gestionar las reservas de alimentos para evitar agotarnos gastando demasiada energía 

34



en encontrarlas y ponerlas a disposición. Todo esto requiere reparaciones y mantenimiento. Lo 
único eterno es la "flecha del tiempo", la entropía, que genera desorden.

Esta situación creará un círculo vicioso en el capital: cuanto más capital haya, más aumentarán 
los gastos para preservarlo. ¿Es esta la fuente del "capitalismo"? En la página web de Hôdo, nos 
negamos, siguiendo el consejo de H. Laborit, a involucrarnos en la "moralidad". El capitalismo 
"hipertrofiado" podría ser una enfermedad mental, una especie de adicción como las que pueden 
causar ciertas drogas,  debido al  miedo a no poder cumplir  los más mínimos "sueños" que el 
capital permite. Después de todo, podría ser una manifestación de la voluntad de dominio latente  
en cada uno de nosotros, que se despierta en forma de bulimia. También podría ser el miedo a 
perderse algo que se vuelve obsesivo.  En cualquier caso,  sería una enfermedad que requiere 
atención psiquiátrica.

Sea como sea, este capital no es solo la personificación del mal ni necesariamente un tesoro 
reservado exclusivamente para un individuo codicioso o un clan autosuficiente. Como la reina de 
los insectos sociales, no es raro que el capitalista alimente a una "colonia" más o menos grande. 
Claro que, sin duda, se le puede criticar por no apoyar a otros hormigueros ni lucrarse con las 
obreras. El capital a menudo crece gracias a la suerte, pero también gracias a diversas formas de 
valentía, como la perseverancia, la audacia, etc. Entonces, ¿deberíamos distribuir esta "suerte" 
para ayudar a quienes carecen de ella? ¿Deberíamos robarle a Pedro para pagarle a Pablo? Este 
tipo  de  distribución  probablemente  no  produciría  ningún  beneficio.  De  hecho,  hay 
aproximadamente 3 mil millones de personas clasificadas como pobres que, la mayoría de las 
veces, ni siquiera tienen acceso a agua potable. Incluso si la persona más rica del mundo tuviera 
una fortuna de más de 300 mil millones de dólares, eso solo representaría 100 dólares entregados 
a estos pobres. Y aun así, se les daría todo de una vez, porque al multimillonario en cuestión no le 
quedaría nada.

Si queremos llegar a todos los que pasan dificultades, es mejor distribuir una renta básica 
universal libre de especulación, aunque algunos se contenten con dormir sobre ella.  ¿Y si  de 
repente lo perdiéramos todo? El individuo sería rescatado rápidamente, por supuesto, porque esta 
ganancia  inesperada  es  permanente  e  independiente  de  cualquier  especulación  financiera. 
Además,  con  una  moneda  que  realmente  mide  la  energía,  el  perdedor  ciertamente  no  se 
endeudaría.  Sin  embargo,  dado  que  la  energía  necesaria  para  mantenerse  con  vida  sería 
insuficiente para mejorar su bienestar, tendría que intercambiar su trabajo por capital que le 
brindara nuevas oportunidades.

Para ayudar a quienes acaban de sufrir una crisis a recuperarse rápidamente, el capital de 
emergencia podría ser esencial. Este capital, en previsión de una situación de emergencia, sería 
colectivo y se ajustaría según fuera necesario mediante contribuciones colectivas. Este impuesto 
solo debería servir  para mantener las  estructuras compartidas por las  comunidades,  no para 
mantener una falsa redistribución que, en realidad, sería puramente política.

¿Y entre bastidores?¿Y entre bastidores?
Sería  un  error  centrarse  únicamente  en  remunerar  el  trabajo  personal  de  transformar 

productos  en  nuevos  productos  utilizables  o  consumibles.  Una  sociedad  depende  de  muchos 
servicios no materiales, como administradores, artistas, bomberos, funcionarios, investigadores, 
magistrados,  personal  sanitario,  policías,  profesores  y  soldados  (en  orden  alfabético  para  no 
implicar  "valores"  morales),  por  no  hablar  de  voluntarios  de  todo  tipo...  ¿Qué  sería  de  una 
sociedad sin su presencia?

35



Tampoco debemos olvidar el intercambio de información, ya que contribuye al enriquecimiento 
general del conocimiento.

Algunas sociedades incentivan a las personas a trabajar más para ganar más, sin tener en 
cuenta que dependen cada vez más de organizaciones gratuitas, y a veces voluntarias, que cubren 
las  carencias  del  sistema  social.  Para  sobrevivir,  estas  organizaciones  se  financian  mediante 
contribuciones mancomunadas a través de impuestos o gravámenes. Además, para garantizar una 
cierta cohesión social mediante las llamadas obras solidarias, se añaden a las cotizaciones una 
multitud  de  redistribuciones:  subsidios  familiares,  reinserción  social,  ayudas  a  las  personas 
discapacitadas, a los jubilados, a los desempleados, a los enfermos, etc.

Investigación y estándaresInvestigación y estándares
La  investigación  no  es  patrimonio  exclusivo  de  una  sola  persona  o  grupo.  Empresas  e 

individuos suelen invertir en investigación para mejorar sus productos. Sin embargo, existen tres 
áreas específicas de investigación: la investigación básica, que no es directamente rentable, pero 
es crucial para el desarrollo del conocimiento; la investigación sobre el bienestar colectivo, que 
incluye  la  salud física  y  mental,  la  sociología,  la  ecología  y  otras  disciplinas  afines,  como el 
urbanismo o la ergonomía; y la metrología y los estándares, que son esenciales para facilitar el 
intercambio de conocimientos y tecnologías.

La investigación básica es un tesoro del conocimiento humano y, como tal, no debería tener 
fronteras ni limitaciones presupuestarias. Está intrínsecamente ligada a la educación. Pero hoy en 
día, solo el patrocinio estatal le permite prosperar. Esta investigación se ajusta al respeto por la 
inteligencia, ya que la abre a una mejor comprensión del universo.

La situación es ligeramente diferente en lo que respecta a la búsqueda del bienestar colectivo, 
que  puede  ser  de  interés  para  ciertas  organizaciones  que  dependen  de  ella  y,  por  lo  tanto, 
contribuyen a este presupuesto. Pero la experiencia demuestra que, en general, el bienestar solo 
motiva a quienes se ven privados de él de forma más o menos directa. Por lo tanto, incluso si se 
une la ayuda mutua para aunar esfuerzos de cuidado, es esencial asociarla con una noción de 
previsión, una técnica conocida por las empresas que dependen de ella, como las aseguradoras. 
Esta  investigación  también  se  ajusta  al  espíritu  de  la  primera  ley  de  Hôdo.  En  efecto,  la 
inteligencia depende de la  calidad de vida que la sustenta,  por lo que el  Estado debería ser 
responsable  de  esta  misión,  incluso  si  comparte  parte  de  su  experiencia  con  organizaciones 
privadas.

Finalmente, las normas tienen un objetivo esencial: poder trabajar en sinergia y facilitar la 
interfaz de distintas unidades de diversas producciones. No son leyes, ni siquiera «contratos», 
sino  recomendaciones  que  garanticen  la  compatibilidad  de  las  creaciones  de  diferentes 
productores.  En  la  misma  línea,  es  necesario  contar  con  una  oficina  de  medición  fiable  y  
compartida por todos. El proyecto Hôdo pretende incluir la unidad monetaria internacional, que 
estaría  vinculada  a  un  estándar  energético  que  sustituiría  al  del  oro.  En  un  sistema  de 
competencia  constante,  es  beneficioso  contar  con  organismos  neutrales,  disponibles  y 
competentes dedicados a estas estandarizaciones, que aúnen diferentes habilidades e intereses 
para evitar cualquier monopolio. Se deben favorecer las decisiones estrictamente consensuadas, y 
se  debe indicar  el  índice  de  aprobación de  cada norma,  además del  estado  de  "borrador"  o 
"aprobado". Cada Estado debe poder participar para garantizar esta neutralidad.

36



Una contribución al HôdoUna contribución al Hôdo
¿Cuál  sería  entonces  una  contribución  colectiva  al  Hôdo?  Sabemos  que  un  ser  vivo  que 

consume demasiado de sus recursos, su capital, se quedará sin recursos para alimentarse y, por lo 
tanto,  acabará muriendo.  ¡Pero hay algo  aún peor!  Si  un grupo de células  de  un organismo 
complejo,  como los  humanos,  se  sobrealimenta,  causa  un  cáncer  que  puede  ser  mortal.  Las 
razones de la "esclerosis" social y los "cánceres" pueden ser muy variadas. Una de las razones 
para crear una moneda energética es precisamente gestionar los recursos del planeta de forma 
científica, en lugar de política o financiera; de lo contrario, nos convertimos en un "cáncer" para 
él.

Al  mismo tiempo, esta moneda debería prevenir las "enfermedades" sociales,  generalmente 
ligadas a una mala distribución de los recursos. Desafortunadamente, nadie conoce el futuro, y lo 
inesperado siempre está a la vuelta de la esquina. La idea sería entonces crear un fondo común 
que incluya no solo las entrevistas planificadas y necesarias para las necesidades de la sociedad, 
sino también las  imprevistas.  Los impuestos  ya existen para este fin.  Pero ¿es justo? ¿Acaso 
establecer categorías da la impresión de crear "clases socioeconómicas", generando sentimientos 
de  ser  "gallinas  lecheras"  para  algunos,  resentimiento  para  otros  contra  los  "receptores 
desagradecidos de la asistencia social", etc.? Sin embargo, en la opinión de Hôdo, es perjudicial 
crear "categorías" de seres humanos, especialmente cuando estas categorías se definen de forma 
más o menos explícita por valores morales.

Por otro lado, Pierre Daco, divulgador de la psicología en la década de 1960, consideraba que 
la psicoterapia debía ser un servicio público y señaló que ofrecer un servicio gratuito parecía 
psicológicamente perjudicial. De hecho, el Consejo de Psicólogos de la época concluyó que los 
efectos de los servicios gratuitos eran contraproducentes para la curación y que era mejor pagar 
por un "botón" que nada. La noción de contribución y reconocimiento parece muy importante en 
la relación entre los seres humanos.

Para resolver estas cuestiones, se podría considerar una solución innovadora: los impuestos 
deberían  ser  estandarizados  e  idénticos  para  todos  los  ciudadanos.  Para  lograrlo,  se  podría 
utilizar  una  fórmula,  por  ejemplo:  x  =  a.y,  donde  x  representa  el  importe  del  impuesto,  a 
correspondería al tipo impositivo e y serían los ingresos. Esta contribución, calculada como una 
progresión geométrica, eliminaría la sensación de ser una "fuente de ingresos" en la base y la 
sensación de ser una fuente de ingresos en la cima. Y, al mismo tiempo, ya no habría necesidad de 
"rebanadas". Este algoritmo también sería adaptable a muchas otras formas de contribuciones.

Ejemplo: Si el impuesto fuera el diezmo y el ingreso mensual promedio fuera de 2000 J, con 
ingresos mínimos y máximos de 200 J y 2 000 000 J, respectivamente, podríamos tener:

Las contribuciones proporcionales se calcularían para todos los ingresos según la fórmula: x = 
(a.y), donde a representa el 10 % (es decir, el diezmo). Por ejemplo, tendríamos:

1.— Impuesto mínimo sobre la renta: 0,1 * 200 J = 20 J
2.— Impuesto medio sobre la renta: 0,1 * 2000 J = 200 J
3.— Impuesto máximo sobre la renta: 0,1 * 2 000 000 J = 200 000 J
Para entender mejor el ejemplo, podemos sustituir el J (julio) por la moneda que queramos: €, 

¥, £, $, etc.

UrgenciaUrgencia
Finalmente, existe otro "capital" presente en cualquier actividad: el tiempo. La obsesión por la 
productividad puede generar una presión excesiva en los empleados, animándolos a dar lo mejor 

37



de sí constantemente. Esto es particularmente problemático en profesiones donde es necesario 
lidiar con imprevistos y gestionar emergencias. Sin duda, sería más sensato limitar las actividades 
profesionales al 80% precisamente para preservar este capital de tiempo y poder responder a 
emergencias.  Entonces,  ¿qué  pasa  con  este  20%? ¿Por  qué  no  utilizarlo  para  la  supervisión 
tecnológica, el desarrollo de habilidades, el autoaprendizaje o, por defecto, tareas que se puedan 
interrumpir en cualquier momento y no requieran una fecha límite? Este 20% también debería 
utilizarse  para  el  descanso  tras  una  sobrecarga  de  actividad  debido  a  la  gestión  de  una 
emergencia.

Compartir la TierraCompartir la Tierra
Quizás casi utópico, pero ya que hablamos de maná del cielo, ¿por qué no sugerir también 

maná de la Tierra? La Tierra no pertenece a nadie en sí misma. Es lo que hacemos en ella lo que 
cobra valor en función de la energía que le dedicamos. Las tierras de cultivo solo cobran valor 
gracias  al  trabajo  del  agricultor,  los  recursos  minerales  solo  cobran  valor  porque  han  sido 
extraídos... Además, el propio suelo ha perdido, en consecuencia, su valor mineralógico. Quizás 
algún  día,  la  Tierra  se  considere  equitativamente  compartible,  desde  el  nacimiento  hasta  la 
muerte. Todos tendrían entonces derecho a una parcela (segunda ley de Hôdo). Otra se reservaría 
para la vida en comunidad. Finalmente, una tercera permanecería inviolable, al servicio de la 
Tierra misma (primera ley de Hôdo). Esto representa una verdadera revolución de mentalidad que 
quizá no agrade a mucha gente. Y, sin embargo...

¿Podría ser esta una oportunidad para descubrir una nueva forma de sinergia? Dado que todos 
estarían  "mínimamente  seguros",  podrían  contribuir  "voluntariamente"  a  causas  y  servicios 
comunes: salud, educación, investigación, seguridad, transporte... Si bien los humanos necesitan 
descanso y serenidad, a menudo necesitan actuar, aunque solo sea por el placer personal de saber 
que son útiles a su comunidad.

38



SSERER H HÔDONÔDON
El proyecto Hôdo nunca debería ser un partido ni un clan. De hecho, es un proyecto, y debe 

seguir siéndolo, con el único objetivo de ayudar a la humanidad a vivir en armonía en un planeta 
sano.  Es  un  estado  mental,  una  línea  de  conducta,  o  más  bien,  un  camino.  Por  eso  aboga 
únicamente por tres reglas para lograr este objetivo, para que cualquiera pueda implementarlas.

De  hecho,  la  noción  de  partido  incluye  casi  inevitablemente  la  noción  de  partidismo,  una 
partición matemática dentro de un conjunto. Esto sería normal, incluso esencial, para la gestión 
de  la  vida  en  comunidad.  Sin  embargo,  sería  perjudicial  para  el  espíritu  Hôdon,  que  es 
simplemente una forma de comportamiento, acercarse al humanismo más racional posible. No 
debería ser una propuesta para gestionar la vida en comunidad, como teóricamente es el objetivo 
de los partidos.

Toda  la  naturaleza  es  un  equilibrio  dinámico  e  inestable  entre  dos  antagonismos.  Todo  el 
universo físico, y cada uno de sus componentes, oscila entre fuerzas atractivas y repulsivas. Y 
somos el resultado de estas interacciones de fuerzas y de estos movimientos de "tanteo" de un 
equilibrio a otro.

Desde la perspectiva hodoniana, no hay lados buenos ni malos, solo decisiones que tomar entre 
diferentes  opciones,  como  pisar  el  freno  o  el  acelerador.  Las  circunstancias  impondrán  las 
elecciones,  y  a  menudo  las  dudas.  Ser  hodoniano  significa  aceptar  la  coexistencia  de  estas 
tendencias sin juzgar su valor, siempre que respeten las leyes fundamentales de hodoniano. Ser 
hodoniano significa evitar etiquetar el freno de "imbécil" y el acelerador de "malvado". También 
significa evitar comportarse de forma paternalista o demagógica manipulando valores éticos, sean 
o no de origen religioso. Por eso no puede haber un partido "hodoniano", ya que su actitud aboga 
por  la  neutralidad  o,  más  precisamente,  por  un  equilibrio  dinámico.  El  Proyecto  Hodoniano 
encajaría mejor en partidos que incluyan todas las corrientes políticas, ya que, para gobernar 
bien, hay que saber frenar y acelerar, girar a la izquierda o a la derecha, manteniendo el rumbo. 
Sin embargo, la política no es el objetivo de Hôdo. De hecho, su primera ley es «respetar toda 
forma de inteligencia». Esto tiene el efecto de infundir cierta «duda», que empuja al Hôdon hacia 
la modestia científica.  Sin embargo,  esta duda impide afirmar la  posesión de la  verdad y,  en 
consecuencia, evita cualquier proselitismo.

En estas circunstancias, ¿cómo debería comportarse un Hôdon?

Ser moderadorSer moderador
Un resultado beneficioso de las tres "Leyes" de Hôdo es evitar echar leña al fuego gritando 

"¡Lobo feroz!" o "¡Pobre comadreja!". El lobo no es malo, y la comadreja también es carnívora.  
Escasean moderadores, verdaderos psicólogos que comprendan las motivaciones que llevan a las 
personas,  desde su  nacimiento y  a  lo  largo de  su  vida,  a  reaccionar  a  veces  con hostilidad. 
Moderadores  que  sepan  reconocer  las  áreas  sensibles  que  deben  abordarse  y  sanarse  para 
restaurar la serenidad y avanzar hacia la construcción de consensos. Moderadores, en lugar de 
estrategas, más hábiles para insultar y fomentar la discordia.

39



Ser un creador de ideasSer un creador de ideas
Respetar la inteligencia significa comprender el funcionamiento interno que impulsa nuestras 

decisiones,  poner  fin  a  toda  forma  de  dominación  y  colaborar  para  inventar  cosas  nuevas, 
aprovechando nuestras diferencias como catalizador de la creatividad en lugar de la discordia.

¡Qué más dan las batallas políticas entre la adquisición innata, socialmente inducida o incluso 
puramente geológica, pasiva o activa!

Ser un Hôdon significa no dudar en compartir ideas y sugerencias. No importa si estas ideas no 
son aceptadas.

En la búsqueda del consenso, no debemos olvidar que el azar apuesta por el futuro y que el 
conocimiento  predice  basándose  en  experiencias  pasadas.  Y  en  todos  los  casos,  usemos  los 
errores como trampolines, no como grilletes.

Una educación HodonUna educación Hodon
¿Qué educación desde la perspectiva Hodon? La educación normalmente tiene dos misiones. 

Por un lado, enseña a vivir el presente en un contexto cultural determinado y, por otro, a ser 
creativo en el futuro más o menos cercano de ese mismo contexto.

En cuanto al contexto cultural vivido en el presente, la educación podría enseñar a resolver 
conflictos y promover la convivencia, lo cual se encuentra entre los objetivos de la primera ley de  
Hodon.

La otra misión es adquirir un buen nivel de competencia en un arte, una técnica, una ciencia,  
etc. Este tipo de educación suele reconocerse mediante diplomas. Sin embargo, es inútil esperar 
que  esta  formación  proporcione  conocimientos  de  calidad  que  correspondan  a  los  nuevos 
conocimientos. De hecho, cuando surge un nuevo campo de especialización, solo los pioneros 
descubren la profesión y solo ellos pueden enseñarla, a veces sin ser expertos en pedagogía. Se 
necesita tiempo para que se establezca un sistema educativo que "produzca" a los especialistas en 
cuestión. A menudo debe verse más como un trampolín para avanzar aún más. Para ello, podemos 
inspirarnos en las ideas que H. Laborit describió para un tipo de enseñanza que se corresponde 
con estos objetivos:

Enseñar sin imponer, inculcar el gusto por la vida, es decir, por comprender y luego descubrir 
el  mundo,  es  sin  duda  la  única  manera  de  eliminar  la  injusticia  social.  Presentar  los 
acontecimientos con la mayor objetividad posible, sin añadir valoraciones morales y sin ocultar 
estos hechos tras un denso manto de consideraciones morales. Es crucial no elevar una solución 
temporal adoptada por una comunidad como la verdad absoluta, ya que a menudo constituye solo 
un paliativo para enmascarar el verdadero problema, que podría abordarse con mayor eficacia.

Obviamente, esta integración requerirá la adquisición de habilidades sociales, como el respeto 
a un código lingüístico compartido y regulado. Cabe recordar que estas normas son solo normas,  
y que abarcan todas las reglas de lo no dicho y los protocolos de cortesía, cuya existencia debe al  
menos reconocerse. Ser objetivo implica nunca esconder la víbora bajo la almohada. Esto también 
irá acompañado de ejercicios para estimular la inteligencia y sus diversos componentes: memoria, 
lógica, creatividad, etc., sin pretender ensalzar únicamente el lado "abstracto" de la inteligencia. 
Quizás esta enseñanza también debería incluir la atención activa a los demás: una visión general 
de  primeros  auxilios,  respuesta  ante  accidentes,  las  consecuencias  de  la  incivilidad,  etc. 

40



Finalmente, es esencial enseñar métodos como la comunicación no violenta, la planificación del 
tiempo, la gestión del estrés y todas las habilidades que promueven una mejor convivencia.

Todos estos deseos se confiarán a educadores, psicólogos y, por supuesto, a los profesores. Sin 
embargo, es raro que todos piensen de la misma manera, e incluso es útil que existan diferencias.  
El Estado se liberaría así de su control sobre el contenido pedagógico y el modelo educativo. No 
obstante,  dado  que  esta  educación  es  un  deber  del  Estado  respetar  todas  las  formas  de 
inteligencia, se apoyaría con todos los medios técnicos posibles.

Ni  siquiera se prohibiría la  adquisición de las tradiciones y costumbres de una asociación, 
siempre  que  se  respeten  las  dos  primeras  leyes  de  Hôdo.  Es  decir,  cualquiera  es  libre  de 
abandonar un contexto para unirse a otro sin la intención de invadirlo.

¿Qué pasaría si nos esforzáramos más en descubrir los fundamentos de la sabiduría desde la 
infancia a través de la física, la biología y la neuropsicología? No una física basada en fórmulas 
matemáticas, sino en la observación y la búsqueda del porqué y el cómo. En cuanto a la biología,  
¿qué mejor método para enseñar, por ejemplo, la sexualidad que empezar por la observación del  
pistilo y el estambre? Y la neuropsicología, para explicar que nuestro cerebro está al servicio de la 
supervivencia de cada individuo; comprender esto es el comienzo de la búsqueda de cualquier 
consenso. No podemos confinarnos en un clan político y rechazar a todos los demás. Como regla 
general, como el Tao, a cada luz le corresponde su sombra. Y sin sombra, no habría luz. El cielo  
sería negro, sin estrellas, y ni siquiera distinguiríamos el suelo que pisamos.

Las diferencias en el comportamiento social se encuentran en todas partes. En todas partes, 
por ejemplo, para algunos pueblos, no mirarse a los ojos significa desprecio o mentira, pero para 
otros, mirarse a los ojos es una falta de respeto despectiva. Los climas geológicos, la herencia 
genética y cultural, y muchas otras diferencias, influyen en los códigos sociales, dando lugar a 
comportamientos distintos. Algunas poblaciones tienen una audición más desarrollada, una voz 
más tenor, una mayor capacidad torácica y una mayor resistencia al frío o al calor. Así pues, en 
este caso,  el  ruido puede considerarse perjudicial  para algunos.  ¿Será por eso que unos son 
intolerantes y otros invasivos? De hecho,  sí,  pero no debería ser  un pecado,  un mal...  Es un 
estado, y el cerebro debe encontrar una solución para que cada uno tolere al otro respetando el  
derecho a refugio.

Por  lo  tanto,  es  importante  aprender  a  respetar  las  normas  establecidas  en  el  lugar  de 
residencia.  A  veces  son  fruto  de  muchas  generaciones  y,  a  menudo,  sin  duda,  de  conflicto. 
Debemos recordar constantemente que las normas no son verdades, sino reglas del juego. ¿Qué 
jugador de fútbol o rugby no respetaría las reglas del juego? Lo mismo ocurre con las reglas  
gramaticales, ortográficas, etc. El cálculo mismo se basa en normas, y estas normas tienen una 
virtud:  permiten  a  cualquiera,  independientemente  de  su  idioma  o  escritura,  comprender  la 
expresión «1 + 2 = 3». ¿Y si esto pudiera ser la base de un nuevo esperanto? Estas normas suelen 
ser establecidas por expertos —académicos en lenguas, informáticos en programación web, etc.
—, no por ideólogos disfrazados de políticos.

41



ÚÚLTIMALTIMA  PALABRAPALABRA
¿Qué pasaría si, en nuestra carta, sustituyéramos el término "Hôdo" por "Terra"? ¿Y si los tres 

principios fundamentales fueran suficientes para que un ser humano, independientemente de su 
herencia genética o cultural, sintiera una pertenencia universal a la humanidad? ¿Y si cada ser 
humano no fuera percibido como un ser angelical o demoníaco, sino como un individuo que busca 
su propia felicidad participando activamente en la de los demás?

Por  supuesto,  esta  carta  se  interpretará  de  forma  diferente  con  el  tiempo  y  según  las 
comunidades. Porque lo que nunca existirá es la perfección. Sin embargo, lo que siempre existirá 
es la búsqueda de ella.

42


	Hôdo, Paraíso en la Tierra
	Previo
	Nacimiento de Hôdo
	Los pilares de una sociedad hodoniana
	Sentando el Primer Pilar: Respeto
	Respetar todas las formas de inteligencia y sus apoyos.
	Respetar a los Demás
	No Culpes a un Estado del Ser
	No ironices con los errores.
	Humildad ante el elitismo
	Respeto por la "biodiversidad" entre los seres humanos

	Los soportes de la inteligencia
	El legado de la vida
	Adaptación al entorno
	La herencia del conocimiento adquirido
	¿Y la humanidad del mañana?

	¿Qué pasa con la inteligencia no humana?
	¿Deberíamos aceptarlo todo?


	Estableciendo el Segundo Pilar: Serenidad
	El derecho a refugiarse y escapar
	Encontrar o crear un refugio
	¿Qué refugio, cobijo, hogar?
	El « Rincón Íntimo"
	La Esfera Íntima
	El Clan Familiar


	Sentando el Tercer Pilar: Sinergia
	Sinergia por consenso o azar.
	Consenso
	Azar
	Equilibrando una Sinergia Serena



	La energía como moneda universal
	Energía omnipresente
	¿Energía como moneda?
	Un sistema justo
	Independencia geopolítica
	Renta Universal
	Salario justo para todos

	Control Ecológico de la Energía
	Trabajo Ecológico
	El coste del gasto energético en la producción
	Ciclos de Vida
	Eficiencia, Calidad y Creatividad

	Valores intrínsecos
	El coste de la existencia de la materia
	El costo de la vida
	El Costo de Mantener los Recursos Planetarios

	Ilustración del modelo
	Un sistema justo
	Intercambios Circulares
	¿Un incentivo para la pereza?
	Capital
	¿Y entre bastidores?
	Investigación y estándares
	Una contribución al Hôdo
	Urgencia
	Compartir la Tierra



	Ser Hôdon
	Ser moderador
	Ser un creador de ideas
	Una educación Hodon

	Última palabra

