
LLEE P PARTIARTI H HÔDOÔDO
Le Parti Hodo1, qui se définit comme scientifique dans sa méthode, pourrait être 

associé  au  concept  de  «biopolitique»  ou  de  «sociobiologie»,  des  termes  moins 
rébarbatifs que «politique scientifique» ou «neuro-biosocio politique». En effet, cette 
approche s’appuie sur les principes des neurosciences sociales et sur les lois de la 
physique  pour  gérer  de  manière  optimale  l’utilisation  de  toutes  les  ressources  de 
l’Univers incluant toute l’humanité. Le mot «biopolitique» existait déjà et sa notion 
s’éloigne parfois du concept hôdon. N’ayant pas trouvé de meilleure expression, les 
termes «Hôdo» et  «hôdon»,  n’étant  ni  connus ni  associés  à  une notion connue en 
politique sont choisis pour ne pas prêter à confusion avec d’autres concepts. Mais, on 
pouvait rencontrer des problèmes d’affichage du «ô» dans certaines langues utilisant 
l’alphabet latin. Alors, le Projet Hôdo conserve son ancienne écriture pour marquer ses 
origines, tandis que le parti Hodo perd l’accent pour être plus universel. Évidemment, 
les autres alphabets choisiront à leur convenance.

Ce  parti  n’est  pas  un  parti  traditionnel,  car  il  peut  inspirer  toute  politique  qui 
favorise la synergie consensuelle en confortant ses choix avec la rigueur, l’objectivité et 
l’humilité de la méthodologie scientifique. Mais, pour être écouté par les détenteurs de 
pouvoir gagné par leur parti politique, il peut être nécessaire de se présenter comme 
un parti «officiel». Ce parti est universel à l’instar, par exemple, du parti communiste. 
Il peut donc exister dans n’importe quelle région avec la structure qui lui convient. Ses 
«militants», appelés en interne « pionniers de Hodo», sont des chercheurs et artisans à 
la recherche de modèles utiles pour toute la planète qui contribuent au Projet Hôdo.

Comme parler de « parti Hodo » peut rester ésotérique au sein des autres partis 
préexistants, on peut le présenter comme un parti politique non traditionnel à la fois 
universaliste et biophysique. Universaliste, car sa charte lui permet de s’adapter à tout 
type de société. Et en plus, ce parti n’est ni à gauche, ni à droite, ni même au centre,  
car  il  est  ouvert  à  tout  ceux  qui  partagent  sa  charte.  Et,  pour  remplacer  le  mot 
« biophysique », on peut dire qu’il est écologique. 

1 Il y a deux écritures de Hôdo dans ce projet. Hôdo fait référence à Hōdo, aussi écrit en lettres latines 
«hoodo». Hōdo serait l’une des interprétations du bouddhisme selon le moine Nishiren. Il aurait créé 
et utilisé Hōdo, 報土, pour désigner la Terre (土) de la Récompense (報酬). Cette idée de «Terre de la 
récompense» a été choisie pour représenter le projet. Mais, l’écriture de Hodo avec un accent pose 
des problèmes dans certaines langues. Comme, en plus, l’origine du mot semble incertaine, pour 
faciliter les traductions, «Hodo» est préféré.

1



1- 1- LLAA  CHARTECHARTE  DEDE H HODOODO
La synergie,  ou l’art de vivre et croître ensemble, imposent à la fois sérénité et 

respect mutuel. La sérénité n’est assurée que si l’on peut avoir son refuge. Quant au 
respect, comment l’obtenir si l’on ne fait pas le premier geste? C’est ainsi que, dans le 
concept Hodo, le respect est un devoir, et le refuge, un droit. 

Une société politique «hodonne» obéirait à un jeu très réduit de lois qui formerait sa 
«charte». En effet, d’une part, dans l’esprit ensembliste, moins il y a de règles pour 
appartenir à un ensemble, plus il y a de possibilités d’y appartenir, donc d’élargir la 
sphère de synergie et de consensus. 

D’autre part, si nul est censé ignorer la Loi, alors cette Loi est censée être aisément 
mémorisable. Dix articles de loi devraient être le maximum à l’instar des doigts de la 
main qui pourraient les symboliser comme moyen mnémotechnique. 

Cette charte contiendrait à minima les deux lois fondamentales du concept Hodo. 
1.—Le respect de toute forme d’intelligence et de son support. 
2.—Le droit à la fuite, à l’évitement et à un abri. 
L’esprit hodon vise la synergie et les accords gagnant-gagnant qui respectent ces 

deux lois. Il s’agit donc dans ce cas de toujours essayer de trouver un consensus. Ce 
n’est pas toujours possible dans un temps relativement court, aussi la charte de Hodo 
contient la troisième loi: 

3.—Lorsqu’un choix ne peut être consensuel, il doit être pris au hasard. 
Ainsi, la charte Hodo pourrait s’appliquer à des ensembles de tailles variées, allant 

du foyer à des alliances entre États. Ces alliances peuvent conclure tous les contrats 
qu’elles  souhaitent,  elles  peuvent  aussi  avoir  besoin  de  définir  une  spécificité  qui 
définit le comportement des membres du groupe. Aussi, la charte de Hodo prévoit-elle 
d’être divisée en deux parties: une fondamentale et une spécifique. Chacune a cinq lois 
au  maximum  afin  que  tous  puissent  connaître  par  cœur  la  charte.  Les  cinq  lois 
fondamentales sont les trois déjà citées, et les deux suivantes: 

4.—Cinq articles propres à un contexte social et environnemental donné peuvent 
compléter une charte de Hodo. Cela permet de s’adapter aux besoins d’une société 
sans jamais aller à l’encontre des cinq lois fondamentales du concept Hodo. 

5.—Les cinq lois fondamentales constituent par définition la charte proprement dite 
de Hodo. Les cinq lois propres à une société hodonne ne sont par contre pas pérennes. 
Chacune peut évoluer, être remplacée, voire disparaître. 

Dans ces conditions, la charte de Hôdo peut être proposée comme modèle de charte 
universelle de l’humanité.

En  plus  de  ces  concepts  sociaux,  mais  toujours  dans  un  esprit  de  chercheur 
scientifique,  comme celui  du  physicien  en  l’occurrence,  le  Projet  Hôdo  propose  la 
notion d’une monnaie unique mondiale.  Cette monnaie serait  indépendante de tout 
pouvoir  politique  ou  financier,  aurait  l’avantage  d’offrir  plus  de  justice  quant  aux 

2



rétributions et à la répartition des richesses, et, surtout, contribuerait à un meilleur 
respect de l’écologie. 

3



Loi 1: Le devoir de respecter touteLoi 1: Le devoir de respecter toute  
forme d’intelligence et ses forme d’intelligence et ses 
supports supports 

Cette loi est un devoir et non un droit, car elle est censée responsabiliser tous ceux 
qui sont maîtres de leurs actes. Elle n’est pas un droit pour éviter de mettre en avant 
son  intérêt  personnel  au  détriment  des  autres,  car  la  liberté  n’est  pas  souvent 
partageable, d’où les deux lois qui suivront.

Le  respect est une définition volontairement floue, car cette notion est aussi liée 
aux  traditions  culturelles  des  populations  ainsi  qu’aux  concepts  philosophiques  ou 
religieux en cours qui l’associe à la notion tout aussi floue de tolérance. Respecter, ici, 
signifie comprendre, ne pas juger moralement et, par conséquent, ne pas condamner. 
Respecter, c’est surtout rester humble quant à la notion de vérité que chacun défend 
en toute bonne foi. 

L’intelligence est aussi une notion floue, due au fait cette fois que même d’un point 
de vue scientifique, cette notion reste difficilement définissable. 

Nous ne savons pas, sans doute pour très longtemps encore, ce qu’est l’intelligence. 
D’une part,  on la  sent  proche des  questions  existentielles.  D’autre  part,  on la  sait 
«sécrétée» par notre cerveau, au moins pour programmer des comportements qui nous 
permettront de répondre à cette double tâche: vivre et «vivre au-delà». 

Comprendre  les  mécanismes  de  cette  intelligence  devrait  nous  permettre  de 
maintenir notre vie aux meilleures conditions possibles et de prolonger notre existence 
au-delà de notre fin individuelle. Et puisque nous sommes des êtres sociaux, enrichir la 
synergie  dans  nos  associations,  de  la  famille  aux  grandes  communautés 
internationales, doit être un objectif principal. Cela se fera entre autres en propageant 
nos  œuvres  éventuellement  partagées  anonymement  au  sein  d’organismes  plus 
complexes qui nous perpétuent au-delà de nos limites. 

L’intelligence est indissociable de l’émotion et donc de la souffrance. Là où il y a 
souffrance, il y a intelligence. D’ailleurs, la notion d’empathie ou de compassion est 
préférable à celle de tolérance, qui peut être parfois dévoyée de manière égocentrique, 
voire égoïste. En fait, même la compassion est plus adaptée à la notion de respect que 
l’empathie, qui ne peut être qu’un sentiment passivement ressenti, voire «sadique». 

Toute forme d’intelligence? Nous ne sommes pas aptes ni  scientifiquement ni 
moralement à donner des frontières qualitatives ou quantitatives de l’intelligence. 

La première loi de Hôdo considère que l’intelligence est la manifestation suprême de 
la vie, et donc, de l’humanité. 

Quant aux différences, puisqu’elles existent, elles doivent être considérées comme 
un plus dans la biodiversité. Elles contribuent à la synergie créative. Aussi, ce respect 
dû à tous les humains sans exception peut-il être étendu à toutes les formes de vies 

4



que  nous  estimons  moins  évoluées,  terme  qui  devrait  être  remplacé  par 
«complexifiées» afin d’écarter tout jugement de valeur. 

Et les  supports de l’intelligence? L’intelligence est à la fois «enfermée» dans un 
corps, «protégée» dans des abris physiques, logements et territoires, en «synergie» 
dans des groupes qui partagent des lieux de vie et finalement la planète entière. Il s’en 
suit que le respect de l’intelligence doit conduire au respect de la vie, au droit à l’abri  
(loi suivante), aux différentes associations sociales et à l’«écologie», c’est-à-dire la vie 
de notre planète. 

La vie s’appuie sur la vie. Rares sont les exceptions d’espèces vivantes capables de 
se  nourrir  de  pure  énergie  et  de  matière  inerte.  Or,  la  vie  est  intimement  liée  à 
l’intelligence. Selon le principe du respect de toute forme d’intelligence, l’exploitation 
et la mise à mort de tous les êtres vivants devraient s’effectuer avec le plus grand 
respect. Reconnaître que notre vie est redevable à ces êtres qui la perdent pour nous 
pourrait nous inciter à ne pas les faire souffrir et encore moins à faire traîner cette 
souffrance. Enfin, si l’intelligence prime la vie en soi, l’une des conséquences de ce 
postulat  est  qu’il  peut  être  humain  de  libérer  une  intelligence  souffrante  de  son 
support physique, même pour un humain. 

Toute intelligence se base sur la mémorisation. La mémoire nous impose la présence 
préétablie  d’engrammes  transmis  par  les  gênes  pour  installer  rapidement  les 
processus d’adaptation et de gestions des capteurs qui percevront l’environnement par 
la suite. Dès l’instant où l’on parle de mémoire, on sous-entend l’existence de durée: 
temps pendant lequel une information va être enregistrée et accessible. Cette mémoire 
a obligatoirement des archives parfois très stables et d’autres très fugitives. Celles qui 
sont  stables  assurent  la  stabilité  de  notre  organisation.  Dès  l’instant  où  l’on  parle 
d’organisation, on parle de catégorisation. Elle aussi est le fruit de toute une existence, 
agençant les souvenirs pour que la pensée puisse choisir parmi les bonnes catégories 
du moment les expériences qui permettent de deviner le chemin qu’il faut prendre. 
Deviner, car le futur est toujours inconnu et peut ne pas être celui qui est désiré.

Ces ensembles de mémoires constituent nos vérités individuelles. Nous n’en sommes 
pratiquement pas maîtres. L’hérédité, la prime enfance, les apprentissages longs ou 
prégnants ont façonné notre monde intérieur que personne ne partagera jamais. Nous 
sommes seuls dans notre boîte crânienne, et dedans, les seules notions de bien et de 
mal qui existent sont celles qui sont ressenties comme gratifiantes ou frustrantes, voire 
pénibles. 

Le respect de l’intelligence sous toutes ses formes devrait donc conduire à rester 
humble quant à la notion de vérité, car nous ne connaissons que la nôtre, et encore, 
même  pas  en  profondeur.  Cette  connaissance  qui  est  la  nôtre,  est  elle-même 
parcellaire,  limitée par nos capteurs et  notre expérience individuelle.  La vérité qui 
s’impose dans notre esprit est comme l’eau qui tombe du ciel vers le centre de la Terre: 
le courant d’eau va inexorablement de la montagne vers la mer. Il ne se trompe pas 
lorsqu’il suit de longs lacets serrés, erre dans les marais, déborde de ses rives, se perd 

5



dans des lacs encaissés ou souterrains, voire des mers mortes… Notre liberté est si 
relative, toujours contrainte par l’environnement. 

Il  s’en suit  que le respect de l’intelligence s’accommode mal de l’élitisme ou de 
l’égalitarisme, qui sont d’ailleurs souvent corollaires l’un de l’autre. 

Le plaisir de se surpasser dans un domaine quelconque et de valider ses efforts dans 
des  compétitions  «sportives»  est  agréable  pour  soi  et  peut  être  utile  à  tous.  En 
revanche,  le  mépris  engendré par certaines formes de domination est  contraire au 
principe du respect de l’intelligence. 

Parmi ces mépris, se trouve souvent l’élitisme. En général, il s’appuie sur certaines 
spécialisations  reléguant  les  autres  compétences,  comme si  elles  étaient  mineures, 
donc  négligeables,  ce  qui  est  en  désaccord  avec  le  respect  de  toute  forme 
d’intelligence, la «psycho-diversité». 

Des élites peuvent augmenter leur pouvoir en présentant l’égalitarisme comme un 
idéal «juste et bon», ce qui revient en réalité à refuser de reconnaître toute forme 
d’intelligence en la contraignant à s’adapter à un modèle unique.  Le prêt-à-penser 
rassure  les  dominants,  anesthésie  les  dominés,  et,  au  total,  est  peu  créatif  pour 
l’humanité,  dont  la  principale  valeur  est  précisément  son  intelligence  globale,  qui 
s’enrichit de toutes les différences. 

S’ouvrir aux autres, s’efforcer de comprendre autrui, abandonner la satisfaction de 
soi  et  remettre  en  question  sa  propre  vérité  égocentrique,  protégée  par  des 
communautés qui ont besoin de leur protocole érigé en «vérité» pour préserver leur 
structure, cela demande beaucoup d’efforts, autant à l’individu qu’au groupe. Les deux 
lois suivantes de Hôdo tentent donc d’y remédier: «le droit à l’abri et à la fuite» et «le 
consensus ou le hasard». 

6



Loi 2: Loi 2: Le droit à la fuite et à l’abriLe droit à la fuite et à l’abri  
Contrairement  à  la  première  loi  de  la  charte,  celle-ci  est  un  droit,  car  elle  est 

indispensable pour pouvoir assurer le respect de la première. Elle est indispensable, 
car la sérénité est la qualité essentielle pour pouvoir respecter toute intelligence. Cette 
loi  est  un  droit  inviolable qui  ne  peut  être  supplanté  par  un  retournement  de  la 
première loi en proclamant: «Vous avez le devoir de me respecter!»

Les trois comportements moteurs de l’homme face à une agression sont la  fuite, 
l’immobilité et la contre-attaque. Il est aussi important de considérer que l’agression 
peut être aussi bien psychique que physique, et donc, que la fuite ne sera pas toujours 
du même style.

L’immobilité peut résulter d’une tétanie plutôt  que d’une volonté de furtivité.  La 
sidération est à éviter, car elle peut être source de stress malsain lorsque la situation 
perdure.  En effet,  l’organisme en état  d’alerte met en sommeil  toute une série  de 
mécanismes de maintenance qui  peuvent  à  force altérer  le  bon fonctionnement de 
certains organes du corps. La fuite et l’évitement sont donc préférables. Encore faut-il 
que cela soit possible, c’est pourquoi il s’agit d’un droit. 

La fuite, proprement dite, ne peut être que temporaire et brève. Il vaut mieux parler 
de repli. En effet, fuir implique de tourner le dos au danger, et donc de perdre de vue 
l’évolution de ce dernier. La fuite sert à trouver un autre chemin qui conduira à un abri 
tout en évitant les dangers qui y font obstacle.

L’abri est indispensable pour de nombreuses raisons. L’organisme a besoin de se 
restaurer, de se reposer, de se soigner à l’écart de tout risque ou source de trouble qui 
viendrait perturber la retraite. Il a aussi besoin d’un espace où se retirer pour éviter 
l’affrontement.  Or,  cet  affrontement  ne  se  limite  pas  à  un «ennemi»,  mais  aussi  à 
n’importe  quelle  situation  pénible  environnementale:  dispute  familiale,  examen 
stressant, désaccord dans le travail…

Le cerveau est conçu de telle manière qu’il supporte en général ce qu’il fait, car 
sinon, c’est logique, il ne ferait pas. Par contre, subir une situation qu’il n’a pas voulue 
peut le mettre mal à l’aise. Par exemple, le bruit peut être une de ces nuisances. En 
effet, le son est porteur d’informations permanentes au cerveau qui le plus possible 
reste  en  alerte  dans  toutes  les  circonstances.  Toute  fréquence,  toute  périodicité 
entretiennent la vigilance du cerveau qui attend les signaux suivants à décoder. Ainsi, 
une partie de la pensée va se tourner vers l’analyse du bruit, d’autant plus que celui-ci 
s’impose.  Or,  même  si  notre  cerveau  a  l’habitude  de  gérer  plusieurs  fonctions 
simultanément, il ne le fait pas avec un nombre infini (on évaluerait que le cerveau 
gère moins d’une douzaine d’informations prioritaires en parallèle).  Et même ainsi, 
tout travail  exécuté par les neurones consomme de l’énergie,  et  le  cerveau est  un 
organe très gourmand en énergie. De là, on comprend que le bruit puisse engendrer 
crispation, fatigue, déconcentration… Le cerveau tirera, s’il en a encore la force, la 
tirette d’alarme qui se manifestera par intolérance.

7



Tout d’abord, il faut comprendre l’intolérance. Cette notion a deux interprétations, 
l’une selon le point de vue sociopolitique et l’autre selon le point de vue médical. Dans 
cette  dernière  optique,  l’intolérance  se  manifeste  par  les  allergies,  les  rejets  de 
greffons,  de  prothèses…  Et  celui  qui  souffre  d’allergie  n’a  pas  choisi  ce  type  de 
réponse. Il en est de même pour l’intolérance sociétale. Cette dernière est en quelque 
sorte  une  allergie  sociale,  une  réponse  à  une  situation  qui  est  considérée  comme 
insupportable ou dangereuse à tort ou à raison.

De plus, si l’art de vivre ensemble grâce au respect mutuel constitue un objectif à 
atteindre, la volonté de forcer cet idéal peut s’avérer douteuse, notamment concernant 
les motivations et les moyens mis en œuvre. Par exemple, le «dominant» imposera 
souvent son bruit ou son besoin de silence avec l’argument «j’ai le droit de…» jeté à la 
face du «dominé» qui sera taxé d’«intolérant» s’il ne se soumet pas. Mais qui a raison? 
Et comment résoudre le problème imposé par la première loi concernant le respect de 
l’intelligence? 

Cette intolérance ne devrait pas être considérée comme un péché punissable, mais 
comme un problème de cohabitation à résoudre. Pour résoudre ce problème, il faudra 
probablement, déjà arrêter, du moins provisoirement, la cause du malaise afin que cela 
soit  plus  facile  à  analyser  pour  trouver  une  solution  de  contournement  à  défaut 
d’adaptation. On comprend plus facilement les mécanismes de la pensée, les siens et 
ceux des autres, dans une situation sereine.

Toutes ces raisons, non exhaustives, contribuent au droit à refuser l’affrontement et 
au besoin de se ressourcer. Et donc, dans le Projet Hôdo, cela conduit au droit à une 
vie privée et à un refuge dans un environnement social rassurant, donc inviolable. 

S’il s’agit cette fois dans les trois lois de Hôdo d’un droit, c’est à dessein. Un droit  
peut  s’imposer  plus  facilement  qu’un  devoir,  mais  cela  pose  aussi  beaucoup  de 
problèmes pratiques, d’où la troisième loi qui est incontournable pour assurer les deux 
premières, et qui sera développée par la suite. En effet, un droit peut être aussi source 
de manipulation et de conflits plus ou moins vigoureux, voire violents. 

En reprenant l’exemple du bruit, on peut aussi se mettre dans la peau de celui qui  
fait du bruit. Celui-ci pourrait jouer la victime et clamer que ce n’est pas de sa «faute» 
si le bruit sort de son abri et gêne le voisinage. Avec ce type d’argument, un dominant 
peut invoquer la première loi. Ainsi, le «devoir d’être respecté» transformerait le «droit 
à l’abri» en un devoir imposant à ses voisins la tolérance à son égard, voire l’obligation 
de se boucher les oreilles. Pour toutes ces raisons, c’est un droit inviolable de quelque 
manière que ce soit.

Au niveau d’une société, le regroupement d’humains ou de communautés de toutes 
tailles, comme les États-nations, partageant des protocoles de cohabitation est naturel 
et constitue un abri social. Donc, le droit à l’abri socioculturel s’applique aussi à la non-
ingérence  de  pouvoirs  extérieurs  et  l’autodétermination  des  populations.  Ces 
associations peuvent conduire à engendrer des camps retranchés ou des prisons selon 
que les miradors seront tournés vers l’extérieur ou vers l’intérieur. Il faudra donc bien 
différencier l’abri de la prison, et ce ne sera pas souvent difficile, car le deuxième cas 
peut probablement aller à l’encontre de la première loi.

8



Comment  gérer  la  fuite  du  conjoint  battu  ou  l’autodétermination  territoriale? 
S’agissant d’un droit, la fuite et l’abri peuvent être soumis à certaines contraintes, et 
requérir  certaines  médiations.  Il  sera  peut-être  indispensable  de  séparer  des 
belligérants  sans  pour  autant  prendre  parti  pour  l’un  ou  pour  l’autre.  Toutes  ses 
raisons conduisent à la troisième loi du Projet Hôdo censée répondre à la question: 
comment assurer le respect des deux lois précédentes? 

9



Loi 3: Loi 3: La synergie par le La synergie par le 
consensus ou le hasard consensus ou le hasard 

Il n’y a pas de consensus sur la notion de consensus!
Mais l’idée principale qu’il faut retenir, c’est la volonté de synergie au service d’une 

communauté, car, pour chacun de ses membres, le compromis doit être globalement 
gagnant-gagnant.

Le  consensus,  c’est  l’effort  intellectuel  et  pratique  pour  créer  une  solution  qui 
convienne  à  tous.  C’est  le  refus  de  se  cantonner  dans  une  sorte  de  dictature  des 
majorités qui, de surcroît, sont parfois très relatives. Très relatif, car tout dépend de 
leur pouvoir de blocage ou d’occultation de toute opposition.

Le consensus, de plus, est source de créativité, mais avant, il est le résultat d’une 
écoute objective. Cela impose au préalable de se rappeler que, derrière chaque mot, 
chaque humain y a mis une signification et un ressenti qui lui est propre, et que la 
validité  d’une  solution  ne  dépend  pas  de  celui  qui  l’énonce.  C’est  pourquoi  le 
consensus doit être un acte pratiquement technique et scientifique. 

D’autre part, le non-choix et l’immobilisme sont parfois préjudiciables, voire mortels. 
Alors, choisir la solution au hasard peut être le dernier recours pour ne pas favoriser 
des formes de pouvoir qui imposerait leur vision risquant de ne pas assurer la règle 
gagnant-gagnant du consensus. 

Le consensus est indispensable pour étendre notre espace de liberté,  car cela ne 
peut se réaliser en général qu’en sacrifiant un peu de notre espace privé.

En  effet,  bien  que  nous  soyons  instinctivement  désireux  de  maîtriser  notre 
«domaine», de là notre attitude de «dominant», il est rentable de s’associer en groupe 
pour  accumuler  les  qualités  de  ses  membres.  Ces  derniers  apporteront  leurs 
spécialités.  Et  le  travail  en  commun  permettra  aussi  de  diminuer  les  dépenses 
énergétiques  supplémentaires  quand  elles  sont  trop  fractionnées  par 
l’individualisation. 

Un orchestre sera d’autant plus riche en sonorité qu’il est constitué de musiciens 
maîtrisant des instruments différents, parfois en plus à différent niveau de maîtrise. 
Rendre tous les musiciens identiques serait comme privilégier la quantité à la qualité. 

Pourtant, privilégier la quantité a aussi son intérêt. C’est le cas, par exemple, pour 
les fuites thermiques par la superficie extérieure. En effet, imaginons pour faire simple 
que  l’on  dispose  de  mille  petits  cubes  de  produit  à  congeler.  Au  lieu  de  congeler 
indépendamment  chaque  cube,  on  les  entrepose  dans  un  grand  cube.  Le  gain 
énergétique sera considérable, car les fuites thermiques du grand cube seront 100fois 
moindres que celles des mille petits cubes.

Et tout le monde connaît la maxime: «L’union fait la force!» On en voit un résultat  
sur l’être que nous sommes: les cellules qui composent notre corps représentent bien 
ce type d’économie. Chaque cellule, indépendamment de sa fonction spécialisée, est 

10



autonome et  dispose  de  ses  propres  protections,  mais  l’organisme,  lui,  ajoute  une 
protection de surface commune aux ensembles. En même temps, il fournit nutriments 
et défenses internes produites et partagées par et pour tout l’organisme, ce qui est un 
gain énergétique incontestable exploité par dame Nature.

Cette dame Nature serait même le modèle du taoïsme, puisqu’elle nous conduirait à 
gérer sans cesse des contraires, comme appuyer sur l’accélérateur ou sur le frein. Ces 
antagonismes font souvent débat en politique. Comme si l’on pouvait conduire un jour 
sans pédale de frein et le lendemain sans celle de l’accélérateur! Pourtant, tous ces 
dilemmes, ces conflits d’intérêts, existeront toujours. Sans cesse, il faudra trouver des 
compromis qui, eux-mêmes, ne sont pas constants dans la durée. Alors, comment faire 
pour  obtenir  la  meilleure  réponse  possible  sans  tomber  dans  des  choix  purement 
idéologiques? 

Premièrement,  les meneurs d’hommes utilisent une compétence du cerveau pour 
gagner en pouvoir, attirer des alliés et imposer des choix: la classification. C’est l’une 
des  grandes  compétences  du  cerveau,  car  cela  permet  la  création  d’amalgames 
donnant des catégories aptes à prévoir les sources de dangers ou de satisfactions pour 
l’organisme. Cela se réduit souvent à la notion de bon ou de mauvais. Mais un autre 
amalgame y associe les «bons» et les «méchants», ce qui permettra de déterminer qui 
dominera  l’autre,  soit  les  «bons»  dominants  et  les  «méchants»  à  soumettre. 
Néanmoins,  il  ne  faut  pas  oublier  le  motif  de  la  première  loi  de  Hodo.  Ces  choix 
peuvent facilement être gravés à l’insu dans le cerveau sous forme de morale, ne fût-ce 
que par l’éducation, mais aussi, au travers des informations publiques, des réseaux 
sociaux…

Pour forcer le respect de cette morale qui est diffusée, il sera parfois nécessaire de 
châtier. 

Il  n’est  pas bien de donner la  fessée… Mais  le  mépris,  l’ironie,  la  moquerie,  ne 
détruisent-ils pas plus sûrement, et d’autant plus profondément, quand, de surcroît, la 
victime est accusée de manque d’humour, voire de manque d’intelligence? Une double 
peine, en quelque sorte! 

Au niveau des  grandes  populations,  la  fessée  sera-t-elle  donnée par  des  armées 
brandissant la bannière de «guerre juste»? Ou, sera-ce plus «propre» et plus efficace, 
car  ne  laissant  aucune  trace  visible  de  maltraitance,  en  utilisant  des  châtiments 
psychiques ou des sanctions économiques? 

Il y a beaucoup d’hypocrisie pour gérer les contre sens dans les prêts-à-penser qui 
télécommandent les comportements des populations. Mais il est tellement plus facile 
pour les dominants d’envoyer la chair à canon défendre les valeurs qu’ils défendent, 
leurs vérités, après les avoir inculquées aux suivants. Il est plus «amusant» de jouer au 
stratège et de faire tomber des pions sur l’échiquier que de s’efforcer de trouver une 
solution  pacifique.  Il  est  plus  facile  de  tuer  l’inconnu.  Il  suffit  d’envoyer  d’autres 
inconnus faire le travail. Les va-t-en-guerre ne cherchent pas le consensus, ils imposent 
leur  vérité.  Pour  eux,  la  technique  sera  toujours  la  même :  frapper  d’innocentes 
victimes  pour  jeter  la  terreur  chez  les  opposants  lorsqu’il  est  impossible  de  les 
convertir  ou de les éradiquer!  Qu’importe le  type d’armée,  qu’importe les moyens, 

11



largage de nappe de bombes, d’égorgements, de dague dans le dos…! Ne rêvons pas, 
les  Horaces  et  les  Curiaces  n’existent  plus.  Même lorsque  les  armées  essaient  de 
limiter leur combat entre hommes de métier, il y a toujours des dégâts collatéraux. Et il  
ne  faut  jamais  oublier  que  les  soldats  sont  avant  tout  des  citoyens,  des  humains, 
agissant au nom de ce qu’ils croient être leur vérité? 

En règle générale, derrière toute imposition de volonté, c’est la loi du plus fort qui 
l’emporte. Cela ne se résume pas qu’à la force brutale. Elle peut revêtir de nombreuses 
facettes: chantage affectif, menace de bannissement, restriction de ressources… Quant 
à la force, avec ou sans sadisme, elle peut revêtir des oripeaux nobles de sainteté, de 
justice… Et le gagnant prétendra que sa victoire, si elle n’est pas d’essence divine, est 
le résultat d’un consensus, puisque le soumis a fini par être d’accord avec lui. 

Si  nous  ne  voulons  plus  que  l’humanité  s’entre-déchire  en  permanence,  il  faut 
introduire la notion du consensus et du hasard lors de l’établissement de ses règles de 
cohabitation. 

Tout d’abord, selon la première loi de Hôdo, il n’y a pas d’intelligence supérieure à 
une autre. Cela ne veut pas dire qu’il n’y a pas des experts pour créer des solutions 
plus adéquates à un problème donné. Mais qu’il faut écarter l’élitisme dominant pour 
imposer  une  idée  qui  sera  de  toute  manière  toujours  à  l’avantage  de  celui  qui  la 
propose. 

Par  intelligence  «supérieure»,  élitiste,  il  faut  surtout  entendre  une  intelligence 
moralisatrice,  politique,  philosophique  ou  religieuse  dotée  d’une  autorité  ou  d’un 
charisme  suffisant  pour  s’imposer.  Souvent,  elle  ne  s’appuie  que  sur  des  valeurs 
sociétales  parfois  sans  fondement  pragmatique  et  encore  moins  scientifique.  Une 
intelligence «vraiment supérieure» devrait être humble, sinon elle sera dominante, non 
dans le sens d’éclairer la communauté, mais dans celui de la formater selon sa vision 
parcellaire de la Vérité. 

Il faut aussi se méfier des lois égalitaristes dès l’instant où elles sont établies par des 
dominants. Elles les rassurent en leur apportant, selon le cas, les jouissances d’une 
paix imposée dans leur «domaine» ou l’élévation de leur statut grâce à une égalité qui 
les favorise. 

Si la vérité de chacun est vraie pour chacun, et si l’espace de liberté partagé peut 
conduire  à  des  conflits,  comment  gérer  la  synergie  gagnant-gagnant?  Comment 
réaliser le consensus alors, sans tomber dans le piège de la soumission faussement 
consentie qui porte en soi le germe de la revanche? Or, précisément, l’un des buts des 
trois  lois  de  Hôdo  est  d’éviter  les  cycles  récurrents  des  revanches  qui  peuvent 
dégénérer en conflits  majeurs.  C’est  l’une des missions que doit  s’imposer le Parti 
Hodo. Et, par conséquent, sera-t-il un guide pour revoir les démocraties? Comme toute 
chose  créée  par  l’humanité,  si  la  démocratie  était  la  meilleure  idée  à  un  moment 
donné, elle ne sera jamais la dernière solution, car nous sommes en perpétuel progrès, 
même si parfois, il a des reculs apparents. 

Les  grands  programmes  proposés  par  les  courants  politiques  des  démocraties 
proposent souvent des «paquets»: comment, alors, choisir entre une boule verte et un 
cube rouge si  l’on souhaite avoir une boule rouge? Il  semble que le consensus est 

12



souvent plus facile à atteindre quand le problème à résoudre est découpé en difficultés 
plus simples à analyser et sur lesquels il sera possible d’obtenir des compromis. Mais 
cela demande à la fois beaucoup d’humilité, celle de ne pas croire qu’on est seul dans 
la vérité et le «bien», et beaucoup de créativité pour trouver mieux que ce que chacun 
pensait. Le consensus est un travail d’intelligence, non de puissance. 

Cela risque d’être long? Mais l’histoire de l’humanité est longue. Doit-elle rester un 
long chemin de souffrance pour autant? Et l’urgence alors? Le pont qui s’effondre: 
faut-il rester dessus à papoter pour savoir quelle rive rejoindre avant qu’il ne soit trop 
tard? Dans le cas d’un danger imminent, souvent, il faut vite choisir «au hasard» ou «à 
l’instinct». 

Dans la Grèce antique, on dit que ceux que l’on appellerait des «modérateurs» de 
démocratie étaient choisis au hasard, car tout citoyen se valait. Évidemment, cet élu du 
hasard choisissait  les  compétences nécessaires  et  adéquates  pour  mener à  bien la 
mission  qui  lui  était  confiée.  Cet  «idéal»  correspond  exactement  à  la  notion  de 
«hasard» dans la troisième loi de Hôdo et l’équivalence d’intelligence de la première 
loi. Le consensus et le hasard peuvent aussi conduire à l’approbation d’une hiérarchie 
fonctionnelle ou à un mode de scrutin qui, lui, pourrait être à la proportionnelle, par 
exemple. 

En résumé, si l’on veut assurer l’équité absolue du respect de toute intelligence, la 
recherche permanente  de  consensus  dans  lequel  le  hasard viendrait  débloquer  les 
situations de blocage pourrait être un mode décisionnel plus efficace.

13



Trois lois? Pas plus? Trois lois? Pas plus? 
L’idée de la charte de Hôdo est d’être admissible pour le plus grand nombre possible 

de citoyens de la planète. 
Plus un ensemble est étendu, plus la définition des éléments qui y sont compris est 

réduite. Pour faire simple, l’ensemble des chaussettes est plus grand que celui des 
chaussettes rouges, et celui-ci que les chaussettes rouges en laine, etc. Moins il y a de 
lois «restrictives», plus ces lois s’adaptent à un plus grand nombre de personnes. Or, le 
but de ces lois est de permettre le savoir-vivre ensemble le plus possible à travers 
toute la planète. 

De plus, moins il y a de règles à mémoriser, plus il y a de chance de les respecter. Il 
ne  faudrait  pas  recourir  à  la  présence  d’experts  pour  déterrer  et  interpréter  des 
articles de lois que l’on dit d’ailleurs ne pas devoir ignorer. Certes, cette charte sera 
interprétée diversement au cours du temps et selon les communautés. La première loi 
servira de clé de voûte, la seconde d’hygiène indispensable pour appliquer la première, 
et la troisième de conseil pour y arriver. 

Pour faciliter l’adaptation à chaque communauté adoptant ces trois lois s’ajoutent 
deux autres règles. La première limitant d’une part le nombre total d’articles à dix et la 
seconde,  la  pérennité  des  règles  locales.  Ainsi,  il  y  a  les  cinq  lois  fondamentales 
pérennes (les trois lois et les deux dernières règles) et cinq autres, adaptables, voire 
remplaçables, en fonction du contexte. Ces «lois» non figées pourraient contenir, par 
exemple, des règles pour créer des espaces protégés pour la planète. Elles pourraient 
aussi comporter des directives pour gérer les ressources énergétiques, des consignes 
favorisant  un enseignement hodon qui  apprendrait  à  avoir  confiance en soi  et  aux 
autres en accord avec des traditions ou religions… C’est à chacun de décider.

Le mot de la fin Le mot de la fin 
Et si seulement, nous changions dans la charte le mot «Hôdo» par «Terra», si les 

trois  lois  fondamentales  étaient  nécessaires  et  suffisantes  pour  que  tout  terrien, 
indépendamment des attributs biologiques de sa naissance, des us et des coutumes 
hérités, etc., se sentait humain parmi les humains, tout simplement, humain, ni ange ni 
démon, à la recherche de son bonheur, certes, mais aussi celui de l’Humanité. 

14



2- 2- LLEE  RESPECTRESPECT  DEDE  
LL’’INTELLIGENCEINTELLIGENCE

Qu’est-ce l’humain? Le sommet de la pyramide de l’intelligence et de la vie? La vie 
semble déjà être le résultat de l’intelligence qui est présente dans tout l’univers. Quelle 
intelligence a créé cet univers? Car il faut une sacrée intelligence pour créer la notion 
incontournable d’oppositions qui a inspiré le taoïsme. Sans les forces d’attraction et de 
répulsion, il n’y aurait pas de particules, d’atomes, de molécules, de cellules porteuses 
de vie, d’organes complexes, comme les plantes et apparemment au bout de la chaîne, 
l’humain. Mais qui dit qu’il n’y a pas quelque chose au-dessus de ce dernier? Qui dit 
qu’il n’est pas comme la cellule à l’intérieur d’un organisme plus complexe que lui? 

Déjà, l’humain vit dans un présent on ne peut plus fugitif. Tout se passe comme si 
l’humain se trouvait sur un tapis roulant qui avance sans cesse vers le futur, reléguant 
derrière lui son vécu, l’histoire de l’humanité, de l’univers… S’il regarde derrière lui, il 
voit le passé qui s’estompe peu à peu vers un horizon invisible. Et s’il regarde devant 
lui, vers le futur, il ne voit que le reflet de ce passé projeté sur une sorte de forêt 
vierge. Dans cet univers inexploré, on peut facilement s’égarer à la recherche d’une 
voie pour atteindre un objectif rêvé et souhaité. 

Face à l’obscurité du futur,  l’humain préfère y prévoir un paradis au bout d’une 
route, quitte à traverser un labyrinthe marécageux. Cet univers lui semble tellement 
complexe qu’il imagine qu’il est l’œuvre d’un architecte. Et si cet architecte existe, il  
croira avec soulagement que c’est une divinité à visage humain, éventuellement assisté 
par un collège de divinités ou de saints. Ainsi, grâce à leurs lumières, il saura vers qui 
se retourner pour prier et pour sortir de l’obscurité.

Mais  avant  d’en  arriver  au  bout  de  l’aventure,  il  faut  déjà  vivre.  Or,  vivre  est 
sûrement une manifestation de l’Intelligence qui construit l’Univers. L’intelligence se 
voit  dans  tous  les  êtres  vivants.  Et  quand  on  découvre  sa  créativité,  on  ne  peut 
qu’admirer ces merveilles souvent discrètes, comme l’oreille interne.

Pour continuer à vivre, l’humain, comme tous les autres êtres vivants, va donc devoir 
s’alimenter. Or, chaque être vivant doit non seulement se nourrir, mais aussi, au cours 
de  ses  activités,  ne  pas  consommer  plus  qu’il  n’assimile,  sinon  il  va  dépérir. 
L’intelligence des êtres vivants va donc les aider à survivre en gérant cet équilibre. 
Généralement, il suffit de s’approprier sans effort excessif ce dont on a besoin et, si 
nécessaire, de l’adapter. Cela pourra entraîner aussi des adaptations génétiques, mais, 
comme cela est extrêmement long, c’est probablement pour cette raison que des êtres 
vivants furent dotés d’un organe, lui aussi merveilleux, le cerveau.

L’humain, doté d’une intelligence qui l’enorgueillit, peut non seulement trouver de 
quoi se nourrir, mais aussi trouver ou créer des outils.

Trouver ces outils peut consister même à exploiter d’autres êtres, dont des humains.

15



Quant  à  créer  des  outils,  cela  engendre  l’un  des  problèmes  majeurs  de  toute 
créativité :  la  chaîne  de  production.  Celle-ci  se  résume  en :  trouver  les  matières 
premières,  les  transporter,  les  stocker,  les  traiter,  assurer  la  maintenance  et  se 
débarrasser des obsolescences. Cette dernière action conduit souvent à conserver le 
plus possible ce qui est récupérable, voire à les recycler. Et, encore une fois, ce n’est 
pas une qualité spécifique à l’être humain.

Toute cette activité devenant trop complexe va conduire l’humain à dominer son 
domaine  d’une  part,  et  s’associer  à  d’autres  êtres  vivants  pour  exploiter  leurs 
domaines de compétences.  Cette cohabitation imposera des normes de convivialité, 
comme les  «Droits  de  l’homme».  Mais  l’homme n’est  pas  spontanément  discipliné, 
autrement  dit,  pour  mériter  ces  droits  sans  agressivité,  il  est  indispensable  de 
développer le respect mutuel.

Le respect mutuel est un comportement incontournable pour éviter les conflits qui 
peuvent surgir à tous les niveau de toutes relations.

Cela permettra d’éviter que l’histoire ne se répète éternellement, engendrant des 
conflits  toujours  identiques  entre  des  valeurs  complémentaires  présentées  comme 
opposantes, voire ennemies à éradiquer. Communisme, libéralisme, capitalisme, etc.? 
Qui a raison? Tous! Chacune de ces politiques est l’une des faces de la vérité sociale 
comme celle d’un dé. Mais qui voit la totalité du dé derrière chaque face? 

Et  qu’en est-il  du  point  de  vue géopolitique?  Pourquoi  les  fusions?  Pourquoi  les 
séparatismes?  Combien  de  fois  ces  choix  sont-ils  soumis  aux  «deux  poids,  deux 
mesures»  entraînant  un  nombre  inutile  de  victimes?  La  synergie  peut  se  vivre  de 
manière  différente.  Laissons  surtout  les  protagonistes  décider  par  eux-mêmes  et 
offrons-leur, comme des modérateurs ou des médiateurs, la possibilité de débattre en 
toute sérénité entre eux pour trouver le consensus qui les rassurera.

Cette notion de médiation-modération doit être imprégnée d’une sorte de taoïsme 
scientifique. En effet, la physique nous révèle que la Nature entière n’existe que par 
ses antagonismes: force d’attraction et de répulsion, électron et proton, etc. Quant à 
l’écologie  et  la  biologie,  ne  nous  enseignent-elles  pas  que  la  biodiversité  est  une 
richesse  incontournable  à  ne  pas  minimiser?  Le  concept  Hôdo  défend  donc 
l’humanodiversité, car, quelles que soient nos convictions et l’expérience acquise qui 
différencie les gens, les clans et les peuples, les larmes sont salées et le sang est rouge 
pour tous les humains.

Comment les pionniers de Hodo pourront-ils y parvenir avec leur parti hodon? Il 
faudra pour  cela  éviter  certains  pièges,  éclairer  certains  concepts  et  proposer  des 
suggestions de solutions hodonnes. 

16



2.1- 2.1- La science, flambeau de la La science, flambeau de la 
vérité?vérité?

La «biopolitique» scientifique du projet Hôdo se base sur deux axes directeurs pour 
appréhender les comportements sociaux pour proposer ses idées.

Le  premier  axe  consiste  à  comparer  les  sociétés  comme  étant  des  organismes 
vivants au même titre que notre corps et chacune de nos cellules. Chaque organe, 
chaque cellule, chaque organite, chaque molécule… prennent place dans l’organisation 
d’un être vivant. Il n’y a pas de valeur morale ou élitiste qui place l’anus au-dessous du 
cerveau.  Si  ce  dernier  consomme  plus  d’oxygène  dans  le  sang,  ce  n’est  pas  par 
privilège  de  dominant:  c’est  parce  que  son  activité,  qui  est  au  service  de  tout 
l’organisme,  requiert  plus de ressources pour fonctionner.  Sous cet  angle,  on peut 
mieux percevoir les relations et dépendances entre êtres vivants. 

Le deuxième axe consiste à essayer de raisonner avec la rigueur d’un chercheur 
scientifique. Pour ce dernier, toute «vérité» communément admise par la majorité des 
experts  dans  le  domaine  doit  être  vérifiable  par  tout  un  chacun.  Sinon,  il  s’agit 
d’hypothèses, certes, peut-être très intéressantes et très proches d’atteindre un statut 
de «vérité» scientifique, mais qui ne restent que des hypothèses.

Cette  manière  de  concevoir  la  politique  hodonne,  conduit  à  avoir  une  attitude 
toujours objective et neutre entre tous ses chercheurs, quels que soient leurs opinions 
et leurs environnements.  C’est avoir une vision humaine d’un comportement humain 
par des humains en quête de la connaissance des lois de la nature dont ils font partie.  
C’est concevoir la politique comme étant soumise aux contraintes de la nature dont 
l’humain fait partie, qu’il le veuille ou non.

C’est en obéissant aux lois de la nature qu’il pourra aller plus loin.
L’humain n’est pas fait pour voler, pourtant il vole.
C’est en acceptant les lois de la pesanteur, que cet humain a pu prendre son essor 

dans les airs.

À l’instar de la physique, qui a dû parfois patiemment démontrer ses observations 
contraires  aux  traditions,  aux  croyances,  voire,  aux  théories  scientifiques 
antérieurement  admises,  la  psychologie  avance  tout  doucement,  mais  sûrement. 
Reconnaître que nos instincts primaires nous gouvernent, que nous partageons une 
nature animale commune et que les émotions font partie intégrante de l’être humain 
peut égratigner notre fierté. Cela n’a rien d’évident, car cela peut aller à l’encontre des 
convictions religieuses, philosophiques, politiques… Alors, les sceptiques se rebellent 
contre  ces  fous  de  labo,  ces  neuromachins  qui  décortiquent  notre  cerveau,  ces 
statisticiens qui nous ravalent à du hasard non voulu par notre superbe volonté libre de 
choisir.  Pour  eux,  il  faut  bâillonner  tous  ces  scientifiques  froids  et  inhumains  qui 
semblent vouloir faire disparaître l’«âme», cette chose indéfinissable qui est censée 

17



faire de nous la «première» créature de la Création. Pourtant, le fait de ne pas être des 
anges ne fait pas de nous des êtres sataniques.

Certes, il  ne faut pas tomber dans l’erreur diamétralement opposée et utiliser la 
science comme outil de propagande. «Puisque les scientifiques l’ont dit, je suis dans la 
vérité, et donc vous ne pouvez pas me contredire.» Ainsi, en utilisant soit les méthodes 
dites scientifiques, soit les «formules mathématiques», soit l’avis d’experts «savants» 
surtout réputés, toute son argumentation impose un certain respect quasi divinisé qui 
ne tolère aucune contradiction. De toute manière, il y a toujours un contre-expert pour 
contester l’avis des experts. Et le moins écouté se considère comme un Cassandre, à 
tort ou à raison. Quant à la réputation d’un savant: on arrive même à faire dire à 
Einstein ce qu’il n’a jamais dit…

Hubert Reeves aurait dit à ce propos : «Notre civilisation a eu ce défaut de penser 
qu’on pouvait identifier la vérité en termes de mots, de concepts, de faire des crédos et  
d’essayer d’y convertir les gens. Au besoin, on pourrait même les obliger par la force.» 
C’est une lamentable histoire.

Souvent, parent, enseignant, tuteur… s’abritent derrière une certaine infaillibilité 
des lois afin d’asseoir son autorité. Pour cela, sans mauvaise intention la plupart du 
temps,  il  s’abrite  derrière  une  divinité  ni  religieuse  ni  scientifique;  cette  divinité 
s’appelle tout simplement «On». Il est difficile en effet de s’opposer à «on ne fait pas 
cela» plutôt qu’à «je n’aime pas que tu fasses cela». Lutter contre «ON» est impossible. 
N’en déplaise à Pascal, qui déclare le «MOI» comme haïssable, le «ON», lui, inhibe et 
traumatise bien plus la psyché que le «MOI» qui s’assume son choix.

La science n’est pas une vérité en soi, même si c’est sa quête. Elle est composée de 
nombreuses briques supposées être plus ou moins des bases de vérité. Les chercheurs 
essaient d’en trouver toujours plus, mais souvent, sous une question enfin éclaircie, ils 
découvrent une nouvelle énigme imprévue bousculant les acquis.  L’avantage de l’esprit 
scientifique, c’est d’être, en théorie, libre-penseur.

Les lois des sciences sont très peu nombreuses et il ne faut pas les confondre avec 
les théories qui sont des «voies» pour les «chercheurs». C’est dans la durée que se 
juge la validité d’une théorie, car elle doit pouvoir rester compatible avec les nouvelles 
observations  qui  en  découleront.  Elle  devra  résister  aux  expérimentations  qui 
voudraient en démontrer son invalidité, et assurer la justesse de ses prédictions, sinon, 
il faut la corriger; voire l’abandonner.

Dans toutes les sciences, il y a des tâtonnements, des hypothèses, des théories, un 
moment  adoptées,  puis  corrigées,  voire  abandonnées.  Ce qui  importe,  c’est  que la 
méthode  scientifique  et  le  protocole  expérimental  soient  exempts  d’influences 
passionnelles. C’est toute la communauté de ceux qui étudient le domaine qui cherche 
les voies expérimentales qui semblent les plus appropriées et correctement comprises 
à un moment donné. Tout chercheur est humain et donc susceptible de se tromper et 
d’être influencé à son insu, mais le savoir est une voie, non un terminus. 

18



La science est avant tout une école d’humilité. Chaque scientifique est aux frontières 
de ses compétences, il navigue dans la pénombre qui sépare la lumière de l’obscurité. 
Il essaie d’étendre le jour, pas à pas, en tâtonnant, et, lorsqu’un grand pan de nuit vient 
de s’effondrer, il ne peut jamais être sûr qu’il ne va pas ébranler les vérités acquises.

L’humilité scientifique est indispensable pour écouter l’avis des autres sans vouloir 
imposer  son avis,  même si  l’on  ne  partage pas  les  conclusions.  Seule  l’expérience 
confirmera si un choix est meilleur que l’autre. Peut-être qu’une voie intermédiaire 
reste encore à découvrir. 

Quoi de plus normal? La science repose sur tant d’inconnues. La nature repose sur 
l’espace,  le  temps… que  jamais  personne n’a  pu  définir  et  qui  restera  sans  doute 
longtemps indéfinissable. Ajoutons-y la vie, puis la conscience parfois assimilée à une 
âme ou s’interfaçant avec un Dieu, une Gaïa ou l’Univers…

Une  attitude  sereine  de  chercheur  «scientifique»  ou  non  est  de  dire:  «Mes 
observations et mes mesures me conduisent à telle conclusion. Si elles sont différentes 
des vôtres, c’est qu’au moins l’un d’entre nous se trompe quelque part, mais peut-être 
aussi que chacun a découvert une facette de la vérité.»

C’est ce type de comportement qu’il faut entretenir au moins entre les pionniers de 
Hodo au sein du parti Hodo, et pour servir d’exemple, de modèle pour appliquer la 
première loi de Hôdo.

2.2- 2.2- L’esprit de corpsL’esprit de corps
Dans  l’esprit  hôdon,  très  attaché  à  la  «neutralité  scientifique»,  la  notion  de 

communauté est celle adoptée en biologie. Elle représente un système au sein duquel 
des  organismes vivants  partagent  un environnement  commun et  interagissent.  Elle 
développe sa propre intelligence collective.

À l’instar du corps, chaque société est composée d’organes, et tous sont composés 
de cellules. Aucun organe, aucune cellule n’ont de privilèges sur les autres et tous ont 
leur fonction indispensable à l’organisme. Si un groupe de cellules est rejeté, elles 
peuvent se gangrener et finir par empoisonner tout le corps. Si un groupe de cellules 
ne  veut  plus  se  soumettre  aux  règles  internes  de  l’organisme,  un  cancer  peut  se 
développer. Les analogies peuvent être nombreuses, mais ce ne sont que des analogies. 
Néanmoins,  l’observation  de  la  nature  peut  être  d’un  grand  secours  pour  parfois 
comprendre ce qui se passe à une autre échelle, ou du moins s’en inspirer.

Dans la nature, il est clair qu’il y a des prédateurs qui se nourrissent de leurs proies. 
Par  contre,  à  l’intérieur  d’un organisme,  tous  les  êtres  qui  le  composent  semblent 
contribuer à son bien-être; sinon, l’organisme devient malade ou meurt. Cela semble 
toujours  se  réaliser  avec plus  d’équité  que dans les  sociétés  animales,  car  aucune 
cellule, aucun organe ne peut prendre le pouvoir au détriment d’un autre. Il n’y a pas 
de critères de choix pour favoriser l’un ou l’autre.  Seul le stress peut aiguiller les 
énergies  supplémentaires  aux  organes  sollicités.  Et  encore,  si  ce  stress  persiste, 

19



certains  organes  dépérissent,  et  c’est  l’organisme  entier  qui  dépérit.  On  peut 
facilement imaginer que, si le «favoritisme» dans nos sociétés agit comme le stress, 
l’organisme devra réagir ou mourir.

Les humains ont  besoin de se regrouper en clan,  en tribu,  en nation.  Cela leur 
permet  de  créer  un  environnement  sécuritaire,  leur  «terrain  de  chasse»,  qui  leur 
permettra de vivre plus ou moins sereinement et confortablement. Les clans n’ont pas 
nécessairement  de  frontières  physiques,  les  frontières  mentales  suffisent,  parfois 
représentées  visuellement  par  le  port  d’un  uniforme  (vêtement,  décoration, 
tatouages…) ou par un comportement particulier.

L’esprit humain est spontanément plus négatif que positif pour la simple raison qu’il 
vaut mieux rester en vie afin de profiter du bien-être qu’il pourrait s’offrir. Pour cela, il 
faut  prévenir  tous  les  risques  susceptibles  de  réduire  le  confort  et  abréger  cette 
existence. Seule l’accoutumance, par les drogues et le formatage, permet d’oublier ses 
réflexes. Les connaître, par contre, nous permet de ne pas jouer à l’autruche ni d’être 
manipulés. Les émotions négatives ne doivent pas être refoulées, mais sciemment et 
consciemment maîtrisées.

D’autre part, l’une des qualités de l’intelligence est de regrouper les informations 
dans  des  ensembles.  La  catégorisation  nous  permet  de  rapidement  trouver  les 
éléments par «affinité», et notamment ceux qui sont positifs, indéterminés ou négatifs. 
Or, dans beaucoup de choix, l’indéterminé est la moins mauvaise des options. Elle ne se 
prend qu’en dernière instance.

Ces caractéristiques nous rendent plus ou moins spontanément xénophobes. Enfouir 
ce réflexe est aussi néfaste que le laisser débridé. C’est comme si l’on voulait enfouir 
au plus profond de soi  toutes les pulsions sexuelles sous prétexte qu’elles peuvent 
conduire à une offense, voire un viol. Refouler ces comportements, c’est à la fois la 
porte ouverte à tous les paternalismes infantilisants ou à toutes les revendications 
manipulatrices qui jouent sur la culpabilité.

D’une part, la vérité et les valeurs de chacun sont enfermées dans sa boîte crânienne 
et, souvent, nous n’en sommes pas maîtres. Et d’autre part, l’intelligence passe son 
temps à trier le bon et le mauvais pour soi-même, mais il lui est tellement plus aisé de 
gagner du temps en utilisant le savoir des autres. Encore faut-il pouvoir faire confiance 
à ce savoir. Si une entité plus savante pouvait distribuer ce savoir avec certitude, cela 
diminuerait  les  risques  d’erreurs.  Cette  entité,  si  elle  était  «divine»,  c’est-à-dire 
supérieure à notre intelligence, pourrait ne pas être contestable, mais comment est 
arrivé son savoir supérieur accessible à notre intelligence? Imaginons un grand savant 
essayant d’expliquer, par exemple, l’énergie nucléaire à une vache. Il serait obligé de 
faire des impasses et des approximations. Cette vache, «illuminée», pourrait se sentir 
obligée d’éclairer en toute bonne foi ses consœurs sur ce qu’elle croit avoir compris. 

20



Qu’auraient-elles compris de la physique nucléaire en réalité? Sauf que dans cette 
histoire,  les  vaches,  c’est  nous les  humains.  Quant au grand savant? Pouvons-nous 
même imaginer ce qu’il représenterait dans cette fable, un dieu anthropomorphe?

De  toute  manière,  ce  sont  d’autres  cerveaux,  humains  qui  interpréteront  cette 
connaissance,  et  ceux-ci,  sont-ils  fiables?  Certains  sages,  prophètes  ou  autres  se 
rebellent  contre  ces  messagers,  prétendant  détenir  une vérité  qu’ils  ont  eux  aussi 
interprétée. Ces redresseurs de vérités créent eux aussi leurs philosophies qui, tout 
compte fait n’utilisent que la vérité enfermée dans leur propre cerveau et modelée à 
leur insu par leur environnement. Si l’on pouvait, il y aurait autant de schismes qu’il y 
a de cerveaux et,  aujourd’hui,  la défiance est même devenue un réflexe à la mode 
exploitant la Toile. Alors, où se trouve «La Vérité»?

Le cerveau découvre tant bien que mal une mode de vie lui permettant de profiter et 
de  rentabiliser  au  mieux  l’existence  de  son  être  tout  entier.  L’humain  est 
particulièrement social, car ce «confort de vie» est devenu complexe et difficilement 
réalisable par un seul. Dès lors, il lui faut la collaboration d’autres humains qui auront 
développé les compétences adéquates. En effet, si tout le monde sait allumer un feu, 
mais que personne ne ramasse du bois, il y aura un problème de réalisation. L’humain 
développera donc une certaine forme de négociation, entraînant parfois des jeux de 
dominance, comme le chantage.

Le cerveau devra donc servir à la fois l’individu et ses clans. En effet, il sait qu’il a 
besoin d’autrui pour survivre et qu’il ne peut pas passer son temps à le combattre et le 
dominer.

La vie en société lui imposera le respect de certaines règles, ce qui est «bien ou 
mal» pour l’autre appartenant au cercle des «amis». Le premier cercle de relation est 
celui du foyer où se développera l’enfant. C’est le premier endroit où on lui dira: «Tu es 
gentil, tu es méchant.» Cet enregistrement le suivra toute sa vie, même s’il se rebelle 
contre ce formatage qui, de toute manière, influencera son comportement.

Par la suite, c’est l’«empathie» qui enseignera le ressenti d’autrui. Encore faut-il ne 
pas oublier que nous ne sommes jamais à la place d’un autre. La seule chose que l’on 
peut  faire,  c’est  recopier  le  ressenti  de  l’autre  en  cherchant  plus  ou  moins 
consciemment des similitudes dans notre expérience. Heureusement, nous savons bien 
extrapoler.  C’est  notre intelligence,  dont  on blâmera parfois  d’autres conséquences 
«morales», comme l’amalgame. Or, précisément, l’amalgame est une conséquence de 
l’art de la catégorisation de notre pensée. Notre cerveau semble comprendre mieux 
que nous la théorie des ensembles. C’est logique, il passe son temps à classer ce qui lui 
est favorable et défavorable, ce qui est assimilé à bon et mauvais.

L’empathie n’est pourtant pas le remède miracle proposé dans de nombreux slogans 
idéologiques,  car  elle  peut  même  servir  le  sadisme.  En  effet,  elle  sert  autant  à 

21



répertorier les dangers à éviter que les zones de fragilité d’autrui.  À force de tout 
vouloir ranger en valeurs morales, on finit par oublier notre animalité, qui n’est ni 
bonne ni mauvaise, mais seulement le fruit  d’une longue évolution de l’intelligence 
issue de presque rien.

Dans  l’esprit  hôdon,  il  vaut  donc  mieux  utiliser  la  sympathie  ou  la  compassion 
bouddhiste.

2.3- 2.3- La dominanceLa dominance
Comme le projet Hôdo concerne les relations entre humains, il est incontournable de 

parler de domination. En effet, il faut réussir à transcender les combats de dominances 
pour que l’humanité progresse plus loin tant en confort qu’en sagesse sans chercher à 
détruire systématiquement toute vie ou toute intelligence qui résiste.

Tout d’abord,  il  faut sans cesse rappeler cette phrase de H. Laborit  dans le film 
«Mon oncle d’Amérique»:

«Tant qu’on n’aura pas diffusé très largement à travers les hommes de cette planète 
la façon dont fonctionne leur cerveau,  la  façon dont ils  l’utilisent et,  tant que l’on 
n’aura pas dit que jusqu’ici, cela a toujours été pour dominer l’autre, il y a peu de 
chances qu’il y ait quoi que ce soit qui change.»

Nous avons tous les graines de dominants, et, si nous en avons l’opportunité, chacun 
d’entre  nous  pourrait  vouloir  être  «calife  à  la  place  du  calife»2.  Alors,  comment 
détourner «l’agressivité» de certaines dominations3? 

Il faut premièrement ne pas confondre maîtrise d’une compétence et gouvernance. Il 
faut distinguer les différentes formes de dominations, telles que celles du pilote d’un 
vaisseau,  du chef  d’orchestre,  de celui  d’une unité  de pompiers,  par  exemple,  des 
despotes et, voire, des esclavagistes. Ces derniers veulent formater une communauté à 
leur  image  ou  tout  simplement  l’exploiter  sans  respect,  car  ils  nient  toute  nature 
humaine hors celle de leur caste. Et cela, sans oublier les experts en manipulation 
mentale et les pervers narcissiques. Ces derniers travaillent sans éclat, dans l’ombre, 
car  leurs  blessures  sont  plus  invisibles.  Mais,  elles  sont  aussi  plus  profondément 
ancrées  dans  la  psyché  et  plus  difficilement  guérissables  que  celles  résultant  de 
violence physique.

Pour autant, tous les dominants ne sont pas des monstres à écarter, même s’il faut 
tirer la sonnette d’alarme de temps à autre, comme un nerf qui remonte une alerte au 
cerveau. Par conséquent, il faut peut-être aussi distinguer la soumission imposée de la 
«soumission librement consentie»4. On peut considérer cette «obéissance volontaire»5 
comme une forme de loyauté. Elle s’adresse non pas à un dominant, mais à un groupe 

2  Allusion au titre du treizième album de la série de bandes dessinées Iznogoud, écrite par René 
Goscinny et dessinée par Jean Tabary, paru en 1978.

3  Allusion à «L’agressivité détournée» de H. Laborit, dans son «Introduction à une biologie du 
comportement social» dans «Union Générale d’Édition, 10/18».

22



dont le bon fonctionnement est confié à un individu ou à un groupe qui a montré des 
qualités  adéquates pour le  gérer.  S’en remettre à  quelqu’un de compétent  pour la 
réalisation  de  quelque  chose  requiert  le  respect  de  la  première  loi  de  Hôdo.  Être 
insoumis ne requiert que de l’agressivité, si spontanée… L’éternel calife qui veut la 
place du calife…

2.4- 2.4- Le bien et le malLe bien et le mal
«Sans jugement de valeur morale» ne veut pas dire que tout comportement, tout 

acte est «indifférenciés».
L’acte en soi, peut n’être ni bon ni mauvais, mais ses conséquences peuvent être 

bonnes ou mauvaises  pour  l’individu ou le  groupe d’individus qui  en subissent  les 
conséquences dans certaines conditions. C’est comme le couteau: outils ou arme de 
crime? Il ne faut donc pas systématiquement attribuer une «valeur» qui conduirait à 
prohiber l’usage du couteau sous prétexte qu’il peut être mortel.

Les  «valeurs  morales»  se  communiquent  souvent  comme  une  forme  d’héritage 
d’expériences  qui,  avec  le  temps  et  la  propagation  des  savoirs,  enrichit  les  us  et 
coutumes, traditions souvent tacites qui modèlent une culture, une civilisation.

Mais, ces valeurs sont aussi exploitées par les dominants du moment, et souvent, 
trop souvent, n’ont aucune base sérieuse en dehors du fait qu’elles sont gratifiantes 
pour eux et pour leur cour. Or, les dominants possèdent souvent le charisme et les 
moyens de conviction pour étayer l’importance de ces valeurs. Ils peuvent même en 
faire des bannières derrière lesquelles se rangeront des humains pour en combattre 
d’autres, quitte à les massacrer.

Un acte est bon ou mauvais selon ses conséquences, c’est-à-dire s’il  améliore ou 
diminue la qualité de vie. Et là encore, il faut être prudent et peser la part positive des 
gratifications des dégâts occasionnés par ailleurs, plus ou moins irréversibles, comme 
le font certaines drogues. Le cerveau est susceptible de se tromper par une «faille» qui 
fait partie de son intelligence: l’accoutumance.

C’est peu à peu que l’information trace positivement ou négativement sa route dans 
nos pensées. Les manipulateurs savent s’en servir en nous faisant gravir les étages par 
petites marches là où nous aurions refusé de sauter le mur. Mais n’est-ce pas aussi 
ainsi que fonctionne l’éducation?

Non contents de renforcer les acquis par la répétition, nous utilisons la justification 
pour renforcer nos choix jusqu’à l’assuétude. La rétroaction fait partie des mécanismes 
de notre intelligence pour renforcer ce qui est censé être important de son point de 
vue.

4 Allusion au titre édité par Robert-Vincent Joule et Jean-Léon Beauvois aux Presses universitaires de 
France.

5 Formule empruntée à PH Tavoillot, auteur de «l’art de gouverner un peuple roi».

23



Notre cerveau utilise des mécanismes semblables, figeant ainsi aussi bien l’accent 
maternel et les premières mimiques que les croyances et les leçons de la toute jeune 
enfance. On s’accroche parfois à ces éléments avec l’énergie du désespoir,  et pour 
cause : toute la stabilité de la personnalité repose en général sur ces éléments, ce qui 
entraîne moins de souplesse dans certaines réadaptations. Ce mécanisme est logique, 
car  l’organisme doit  pouvoir  croître  dans  tous  les  sens  du terme.  Sans  cela,  il  ne 
pourrait  pas  avoir  de  fondations  sur  lesquelles  construire  son  univers  et  le 
comportement  qui  lui  conviennent  pour  y  vivre  le  mieux  possible.  C’est  l’éternel 
problème soulevé:  l’équilibre  entre  forces  antagonistes,  entre  rigidité  et  souplesse, 
entre fiabilité et incertitudes.

La souplesse est indispensable. Elle devrait pouvoir utiliser les retours d’expériences 
périodiquement, car ce qui était bon dans certaines circonstances peut avoir évolué 
non  seulement  pour  tomber  dans  l’obsolescence,  mais  parfois  aussi  pour  devenir 
néfaste.  Souvent,  notre  cerveau  nous  pousse  ainsi  vers  une  tentative  hasardeuse 
lorsqu’on s’en remet à l’intuition.

Toutes  ces  considérations  devraient  nous  conduire  à  plus  d’humilité  quant  à  la 
certitude de nos valeurs et de nos choix. Par conséquent, cela justifie encore une fois 
notre devoir de respect.

2.5- 2.5- La méchancetéLa méchanceté
Un acte méchant du point de vue de Hôdo se définit comme étant un acte sciemment 

voulu,  intrusif  et  altérant  le  bien-être  de  la  victime  ou  son  bien-vivre  sans 
compensations équilibrées.

Plutôt que de culpabiliser, il vaut mieux combattre celui qui nuit, et l’empêcher de 
poursuivre ses agressions. Ni le tigre ni le virus ne sont méchants, pourtant, dans les 
deux cas, il faut se défendre pour continuer à vivre.

Ainsi, l’obligation de réparer les dommages causés par ses actes devrait être une 
pédagogie permettant de faire découvrir un peu ce qu’a ressenti la victime. Mais dans 
l’esprit Hôdo, cela ne doit pas une vengeance ni un châtiment de «droit divin».

Dans  certains  cas,  l’isolement  devrait  s’imposer  lorsque  la  menace  semble 
persistante, voire récidivante. Des soins seraient sûrement bienvenus, mais avec quelle 
autorité? Encore faudrait-il accorder le choix entre la réclusion avec ou sans soin, voire 
accéder à la demande d’euthanasie. On devrait éviter de voir cette demande comme un 
châtiment suprême ou comme une fuite de ses responsabilités pour ne pas réparer les 
dommages.  C’est  plutôt  la  reconnaissance d’un échec irréparable  de la  nature.  En 
général, le corps médical est capable d'en analyser la motivation.

24



En effet, tout se passe comme si les psychotropes ne pouvaient pas être les seuls 
facteurs à engendrer des habitudes et des dépendances. Maints instincts mal maîtrisés 
agissent comme des drogues avec leur asservissement plus ou moins irrépressible. La 
sexualité rentre peut-être dans cette catégorie. Et pas seulement la sexualité jugée 
perverse, mais tous les comportements sexuels.

Dans l’esprit hôdon, il vaut mieux dire de quelqu’un qui est malfaisant que c’est un 
«ennemi» dangereux ou un malade hostile, plutôt qu’un méchant. Ce dernier terme est 
trop imprégné de valeurs éthiques non fiables, car soumis à des modes de civilisation, 
et  ce  qu’on  appelle  civilisation  n’est  peut-être  en  fait  que  l’art  de  dominer  sans 
violence.

2.6- 2.6- La colèreLa colère
La  colère!  Contrairement  à  ce  que  l’on  pense  souvent,  il  n’est  pas  sain  de  la 

réprimer. Il paraît, selon les chercheurs scientifiques dans le domaine, que refouler la 
colère  en  permanence  cause  énormément  de  dégâts  sur  la  santé  psychique  et 
physique. En revanche, il faut savoir la maîtriser pour éviter toute montée de violence. 
C’est possible, mais ce n’est pas toujours facile. Que faire alors face à une colère non 
maîtrisée? Premièrement,  respecter toute forme d’intelligence,  car,  chaque humain, 
comme beaucoup d’autres êtres vivants, peut exprimer la colère qui sert à signaler une 
blessure plus ou moins profonde et douloureuse. Respecter la colère de l’autre peut 
être difficile, et c’est pourquoi être hôdon revient à être déjà modérateur. Mais cela 
aussi  doit  s’apprendre,  car,  à  l’instar  des arts  martiaux qui,  par leur entraînement 
gravent des réflexes d’autodéfense,  il  faut aussi  acquérir  ceux de la médiation.  En 
effet, en général, ce n’est pas à la dernière minute, face à une urgence, que l’on peut 
trouver facilement comment réagir et éteindre l’incendie.

2.7- 2.7- Être Être médiateur-modérateurmédiateur-modérateur
Toute la création, comme l’a analysé le taoïsme, est un subtil équilibre en constante 

évolution entre deux forces opposées. L’univers physique entier, et dans chacune de ses 
composantes, oscille entre forces attractives et répulsives. Et nous sommes le résultat 
de ces jeux de forces et de ces «tâtonnement» d’un équilibre à l’autre.

Il s’ensuit donc que, du point de vue de Hôdo, il n’y a pas de partis mauvais ou bons.  
Il y a des décisions à prendre entre des options, comme appuyer sur le frein ou sur 
l’accélérateur.  Ce  sont  les  circonstances  qui  imposeront  les  choix,  et  souvent  les 
doutes. Être hodon, c’est accepter la coexistence de ces tendances sans jugement de 
«valeur» tant qu’elles respectent les lois fondamentales de Hôdo. Être hodon consiste à 
éviter  de  taxer  le  frein  d’«idiot»  et  l’accélérateur  de  «méchant»,  c’est  s’abstenir 

25



d’adopter un comportement paternaliste ou démagogique en jouant sur les valeurs 
éthiques d’origine religieuse ou non.

Par conséquent, il semble évident que le Projet Hôdo s’intègre plus facilement dans 
les  partis  dits  centristes,  qui  incluent  dans  leur  gouvernance  toutes  les  tendances 
partisanes. Pour bien gouverner dans l’esprit hôdon, il faut savoir freiner et accélérer, 
tourner à gauche ou à droite tout en conservant un cap qui lui aura été confié. Pour 
cela,  le  parti  Hodo  ne  doit  pas  prôner  un  «centre»  figé,  mais  plutôt  un  équilibre 
dynamique. Cet équilibre ne favorise ni ne rejette aucune tendance, mais trouve les 
points de consensus et les met le plus possible en œuvre.

La neutralité pour un psychanalyste, c’est l’attitude objective et sans préjugés qu’il 
se  doit  de conserver  dans toute  interprétation.  C’est  cette  neutralité  que prône le 
projet Hôdo afin de pouvoir respecter autrui. Être neutre permet d’avoir le recul pour 
être rationnel et avoir la notion de la justesse de la mesure. 

Pour cela, il faut éviter de tomber dans les classifications moralisatrices de pauvres 
malheureux  ou  de  méchants  dominants.  Il  y  a  des  intelligences  qui  ont  évolué  de 
manières  différentes  dans  des  contextes  différents  que chaque nouveau-né n’a  pas 
choisis. À cela s’est ajouté le hasard de la vie, qui pénalise ou favorise l’un comme 
l’autre. Le parti Hôdo devra choisir les outils pour assurer ces notions que sont la 
solidarité et la liberté tant qu’elle respecte la première loi de Hôdo. Cette loi doit être 
respectée en toutes circonstances, même si c’est un adversaire éventuellement hostile. 
Dans  tous  les  cas  de  figure,  les  positions  doivent  toujours  être  claires  et  non 
démagogiques ni électoralistes.

À noter que traiter quelqu’un d’hostile en «ennemi» est plus constructif pour les 
deux  partis.  Culpabiliser  risque  de  conforter  l’impression  de  victime  incomprise, 
surtout si les critères de jugement ne sont pas identiques aux autres cas semblables et 
s’ils sont ressentis comme une injustice, résultat d’un «deux poids, deux mesures». 
Quant à traiter les gens d’incompétents, pour ne pas dire moins, cela ne fera que les 
blesser plus et les conforter aussi dans l’idée qu’il faut faire ses preuves pour prouver 
le contraire. Cela sera souvent le début de l’ancrage des préjugés, surtout si celui qui 
essuie le mépris enchaîne maladresse sur maladresse, pris dans l’engrenage du stress, 
ce qui est destructif pour l’intelligence de la victime.

Traiter quelqu’un en «ennemi», c’est lui signaler que son comportement est nuisible 
à l’individu ou au groupe qui en souffre et donc qu’on le combattra s’il ne cesse pas son 
hostilité,  même involontaire.  Cette  attitude  présente  l’avantage  de  l’honnêteté.  De 
plus, puisqu’elle est transparente, elle permet la négociation, celle de réciprocité du 
respect de l’intelligence et celle du droit à la paix, c’est-à-dire à un refuge pour chacun. 
Il ne faut pas non plus que ce repli se transforme pour l’un comme pour l’autre en 
prison ou en avant-poste.

26



Être hodon, c’est ne pas dominer ni par la violence, ni par le mépris, ni au moyen de 
toute forme de manipulation, c’est respecter l’esprit professé par les Amérindiens: «Ni 
dominant ni dominé».

2.8- 2.8- L’amourL’amour
L’amour n’est pas une émotion simple et banale que l’on peut servir à toutes les 

sauces. Il faut une très grande confiance à l’autre pour lui livrer ses points fragiles, son 
intimité, donc son ultime abri. Parler d’amour entre inconnus ou entre populations n’a 
donc pas de sens, car cela voudrait dire que nous avons l’imprudence de nous offrir 
sans protection à tout venant.

Donc, clamer l’amour entre peuples, c’est encore plus illogique. On peut aimer des 
membres d’un autre peuple, ou de n’importe quel groupe humain, et ce n’est pas pour 
autant que les personnes aimées représentent leur population. Imposer l’amour d’une 
autre population reviendrait à imposer un mariage forcé entre inconnus.

Bien  sûr,  on  peut  avoir  des  sympathies  pour  une  civilisation  dont  on  partage 
certaines «valeurs», mais cela n’implique pas de l’amour. C’est un slogan, un cache-
misère, une extrapolation qui sert souvent plus à cacher précisément une déficience de 
synergie.  Là aussi,  l’esprit  hôdon veut dépasser ces notions de jugement de valeur 
cette fois entre civilisations. Aucune n’a le privilège de dire qu’elle est meilleure que 
l’autre, et aucune ne doit se sentir méprisée ou bafouée. Chaque peuple à son histoire, 
lié  à  son environnement  dans  lequel  une multitude d’humains,  tous  semblables  en 
structure et différents en vécu, ont accumulé leur savoir pour vivre ensemble le moins 
mal possible dans une niche environnementale donnée. Et chaque civilisation au total 
contribue à sa manière à la grande Histoire de l’Humanité.

Ce n’est pas de l’«amour» qu’il faut entre peuples et communautés en général, mais 
du respect de toute forme d’intelligence. L’incontournable première loi de Hôdo!

2.9- 2.9- La libre penséeLa libre pensée
Le système social est tellement «chaotique» au sens mathématique du terme que les 

membres d’un groupe, de quelque dimension que ce soit, se soumettent à des règles et 
des codes. Ces règles et codes permettent d’assurer les échanges entre membres et 
parfois entre sous-groupes.

Ces échanges concernent les aspects aussi bien physiques que cognitifs, comme le 
langage,  les  normes  de  construction  collaborative,  le  négoce,  l’hygiène,  l’écologie 
locale… et surtout la paix.

27



De très nombreuses règles de courtoisie, sinon toutes, de manière plus ou moins 
directe, ont une relation avec la paix, que ce soit en paroles ou en comportements, que 
ces derniers soient gestuels ou décoratifs. Beaucoup de ces règles sont adoptées de 
manières mimétiques, et commencent dans le noyau familial, puis s’enrichissent par la 
suite au contact des autres membres de la société par imitations ou apprentissage.

Pour s’assurer que les messages de paix ou d’hostilité sont bien transmis et perçus, 
il est nécessaire d’en figer les règles à la fois pour éviter de reconstruire la bonne 
interprétation à chaque échange d’informations.

Ces «lois» sont donc confiées en général aux dominants de la tribu, du clan, d’une 
région, pour qu’ils aient l’office de gardiens et d’interprètes. De plus, il leur incombera 
fort probablement de faire respecter ces règles. Et, comme ce sont des dominants, ils 
en profiteront souvent pour édicter leurs «lois», car c’est l’une de leurs spécificités, 
imposer leur volonté, donc leurs règles, qui deviendront celles de la communauté qu’ils 
sont censés protéger. Pour réaliser cela, le dominant choisira presque toujours le clan 
qui  l’a  hissé  au  pouvoir  et  s’arrangera  pour  transformer  sa  vérité  en  Vérité 
incontournable.  Pour  cela,  il  s’abrite  en  général  derrière  des  «fois»  religieuses  ou 
philosophiques. Au passage, ces «fois» peuvent revêtir en tant qu’idéologie toutes les 
formes  de  sociétés :  conservatrices  ou  progressistes,  très  hiérarchisées  ou 
anarchiques…

Tous ces choix sont, qu’on le veuille ou pas, logiques pour ceux qui les font et les 
imposent,  par  la  force  ou  par  la  ruse,  c’est-à-dire  la  manipulation,  en  général 
démagogique ou culpabilisante. Et cela, sans compter que, souvent, une communauté a 
besoin  de  loyauté,  de  confiance,  et  donc,  croit  obéir  volontairement  et  non 
aveuglément, sans savoir si l’on y porte un collier de fer ou un harnais de velours. On 
sait souvent qu’on porte le premier, on ignore souvent si l’on a le second. C’est tout 
l’art de la manipulation.

Il faut toujours se méfier des censures et des tabous. C’est une manière de mépriser 
le libre arbitre et de déconsidérer les responsabilités. C’est surtout très dangereux de 
cacher la vipère sous l’oreiller.

L’esprit hôdon prétend que personne ne peut se vanter de détenir la vérité. Aussi, il 
prône toujours l’humilité scientifique et la libre pensée. Mais, la libre pensée ne doit 
pas être confondue avec une volonté de douter systématiquement d’autrui, et encore 
moins de le contester en permanence. Elle consiste plutôt à être capable de remettre 
en cause ses convictions ou habitudes si les faits semblent prouver le contraire, et 
d’être capable de laisser quiconque réexaminer sans tabous ni  préjugés une vérité 
établie.

28



2.10- 2.10- L’implication personnelleL’implication personnelle
Autant  la  libre pensée est  une voie souveraine de non-soumission aveugle et  de 

créativité,  autant  le  déni  de  participation  peut  être  nuisible  au  bien-être  de  la 
collectivité.  La liberté de pensée ne doit  pas se résumer à vivre en brandissant la 
bannière du «j’ai le droit de…», car l’autre a tout autant raison de brandir la sienne 
«moi aussi, j’ai le droit de…». Sans concessions, seule la loi du plus fort l’emportera. La 
liberté absolue a toujours un prix: celui d’éradiquer ce qui va l’en empêcher, ce qui 
implique toujours ripostes et revanches jusqu’à la domination, voire la disparition, de 
l’un  des  opposants.  En même temps,  la  synergie  impose l’obéissance à  des  règles 
sociales. Or, qui dit «règles sociales» dit «soumission librement consentie», même si 
l’on n’a pas contribué à leurs existences.

À  l’exception  de  la  «manne  du  ciel»,  tout  est  négocié  entre  humains.  Tout  est 
donnant-donnant dès l’instant où il n’y a pas vol. Et tant que l’échange est gagnant-
gagnant, il n’y a pas d’abus. Le sentiment de justice est maintenu à ce prix et sans ce  
sentiment, il n’y a pas de sérénité, donc pas de paix.

Ce qu’il faut retenir au sein de ces contraintes, c’est que l’intelligence se développe 
plus quand elle doit s’affronter à un obstacle et réussir à le surmonter ou le contourner. 
On  se  grandit  quand  la  difficulté  est  vaincue,  à  condition  évidemment  que  cette 
difficulté ne soit pas de rabaisser autrui. On se grandit quand on crée et non quand on 
détruit. S’impliquer selon ses compétences, quelles qu’elles soient, grandit la société. 
Nous sommes comme les cellules qui constituent un organisme, un corps vivant et 
complexe.  Lorsque  ces  cellules  font  ce  qu’elles  veulent,  alors  le  cancer  risque  de 
s’installer.

2.11- 2.11- Jongler entre les extrêmesJongler entre les extrêmes
La neutralité conduit à penser aux extrêmes. Qu’en est-il dans l’esprit hôdon qui 

s’impose de respecter toute forme d’intelligence?

Si l’on considère la répartition d’un tas de sable sur le sol (ce qui donne une courbe 
gaussienne surnommée «cloche»), il y a toujours des grains qui s’étalent à gauche et à 
droite. Les enlever ne changera pas la forme de cloche, car automatiquement si l’on 
touche au tas de sable celui-ci va se restabiliser et faire glisser des grains vers ses 
nouvelles  extrémités.  Dans une répartition au hasard dépendant  de très  nombreux 
paramètres comme dans notre pensée, il y a fréquemment cette forme de distribution. 
Ce qui ne serait plus du hasard pur, ce serait que ce tas de sable ait la forme d’un 
cylindre droit comme s’il était bétonné ou enfermé dans un tube. Dans ce cas, on se 
retrouverait dans une situation de pensée unique. Et pourtant, même ce cylindre à des 
extrêmes: sa périphérie. Faudrait-il l’éradiquer comme si l’on voulait arracher la peau 

29



parce  qu’elle  nous  démange?  Et  dans  ce  cas,  pourquoi  ne  pas  briser  le  squelette 
puisqu’il est rigide?

De plus,  en général,  la  répartition statistique de l’ensemble sociopolitique est  la 
représentation des états que peut prendre chaque membre constituant l’ensemble, et 
ce  pour  chaque  antagonisme:  progressisme/conservatisme,  dirigisme/libéralisme, 
fédéralisme/séparatisme, dictature/acratie, discipline/anarchie, etc.

 Dans tous les cas, où les choix peuvent donner des nuances de gris entre le noir et 
le blanc, il y aura toujours des extrêmes. Et dans tous les cas où ces choix dépendent 
de très nombreux facteurs, il  y aura toujours des valeurs moyennes qui s’imposent 
statistiquement  en  nombre  au  sommet  de  la  courbe  gaussienne.  Les  catégories 
moyennes  (et  non  les  «classes  moyennes»  au  sens  sociopolitique  du  terme)  se 
comportent comme des amortisseurs à tout type de changement et non comme des 
freins bloquants. En revanche, il n’est pas rare de voir des dominants vouloir déplacer 
le centre social vers leur centre, leur «vérité».

Des expériences comme celle de Milgram montrent à quel point on peut basculer 
vers un extrême. Si ces extrêmes deviennent trop importants en nombre, c’est qu’ils 
ont absorbé des membres d’une couche médiane. Les apports viennent précisément de 
ces couches dites «moyennes» avec souvent un certain préjugé derrière le terme, un 
préjugé précisément  en opposition  avec  le  concept  hôdon.  Un préjugé qui  devient 
manipulation en tentant de pousser les «moyennes» hors de leur «médiocrité» vers 
plus de radicalisme.

Si les extrêmes «augmentent» en importance, nombre ou pouvoir, c’est parce que le 
contexte, toujours incomplètement prévisible, pousse l’ensemble vers une solution, un 
peu comme le mouvement de la dune qui suit le vent. Ce n’est pas l’extrême qui attire 
la masse, c’est l’environnement qui la pousse. Étudier cet environnement permettrait 
de mieux comprendre pourquoi la dune se déplace.

Tout comportement répond à un contexte. Toute cause a un effet. Le problème, c’est 
quand on se concentre trop souvent sur l’effet, en oubliant souvent la cause, ou les 
causes, car elles sont souvent multiples. En fait, on se retrouve devant un «système 
chaotique» composé de nombreux humains, eux-mêmes dotés d’un très grand nombre 
de neurones imprégnés de tant d’expériences différentes.

Chercher la cause? Dans toutes organisations vivantes de toute taille, il y a toujours 
le besoin de protéger sa structure. Pour cela, il y a toujours des zones périphériques 
plus sensibles, des indicateurs de dangers en fait, qui sont par leur nature défensive, 
«xénophobes»,  prêts  à  alerter  toute  menace  pouvant  altérer  sa  structure  et  par 
conséquent  sa  vie.  Les  êtres  vivants,  des  cellules  aux sociétés,  en passant  par  les 
humains,  se  dotent  en  interne  de  polices,  de  gens  d’armes,  à  l’intérieur  et  aux 

30



frontières.  Tout  mélanger  pour  cacher  certaines  nocivités  sous  prétexte  de  refuser 
l’amalgame, c’est in fine, favoriser les allergies même devant ce qui n’est pas nocif.

Tout l’art de Hôdo sera de bloquer toute nocivité tout en respectant l’intelligence de 
celui qui est hostile, afin de découvrir ce qui pourrait le transformer sinon en ami du 
moins en allier pour grandir ensemble.

«À tous les niveaux d’organisation du vivant, seuls survivent, et se survivent, les 
associations à avantages et inconvénients réciproques et partagés.»6

2.12- 2.12- L’esprit hôdonL’esprit hôdon
L’idéal serait peut-être que l’esprit hôdon soit celui d’un organisme tel que l’ONU. 

Une  telle  charte  est  pensée  pour  être  ouverte  à  toute  l’humanité,  sans  préjugés 
culturels ou philosophiques, et sans soumissions contraintes ou forcées.

Être  accueillant  ne  veut  pas  dire  accepter  tout  envahissement.  Et  ne  pas  être 
assujetti  n’implique  pas  non  plus  de  s’ingérer  dans  les  affaires  d’autrui  pour 
prétendument anticiper une invasion.

Il ne faut pas être utopique pour autant. Des agressions, il y en aura toujours, car 
nous sommes fabriqués pour nous approprier  à  moindres frais  le  «confort» auquel 
aspire notre être et l’agression est une solution de facilité qui nous est offerte dans nos 
mécanismes. Mais être hôdon, c’est croire qu’il est possible de gérer cette agressivité 
pour qu’elle soit le plus possible constructive et non destructive, car notre intelligence 
est prévue pour contourner des difficultés et trouver des solutions. Mais aussi, souvent, 
on ne peut y arriver seul, sans l’aide d’un modérateur dans tous les sens du terme. Ce 
modérateur  peut  être  aussi  bien  une  personne,  qu’un  groupe.  D’ailleurs,  chaque 
groupe en soi se comporte comme un «modérateur» sur chacun de ses composants. On 
peut réellement comparer ces modérateurs comme des bains de fluides plus ou moins 
visqueux au sein de gradient de température plus ou moins marqué. Plus les écarts de 
températures sont grands, plus le fluide est agité, mais plus il est visqueux, moins c’est 
violent.

Cette  viscosité  est  souvent  maintenue par  la  stabilité  des  classes  moyennes  qui 
entretiennent des us et coutumes.

Cette attitude conservatrice maintient une paix relative, et freine les évolutions tant 
qu’il n’y a pas de contraintes fortes. Ces contraintes fortes ne sont pas nécessairement 
scientifiques,  loin  de  là.  Ce  sont  souvent  des  lois  imposées  par  ceux  qui  veulent 

6 Evolution  by  Association.  A  History  of  Symbiosis.(1994)  Jann  SAPP,  Oxford 
University Press, New York, Oxford, 255 p. (ISBN 0-19-508821-2)

31



grimper dans leur idéologie, ceux qui veulent tout bousculer pour y arriver, ceux qui 
veulent garder la domination et qui font tout pour la garder envers et contre tous.

C’est l’une des raisons pour lesquelles l’esprit hôdon veut se comporter comme un 
catalyseur au sein de toutes les communautés existantes, un simple partisan du remue-
méninges qui ne cherche pas à s’imposer. Il respecte ainsi ses trois lois fondamentales. 
Pour cela, il faut pratiquer une neutralité en religion et en philosophie, sans tomber 
dans des attitudes militantes et activistes des «antitout» ou des «prorien».

2.13- 2.13- Hôdo, un parti politique?Hôdo, un parti politique?
Être hôdon, c’est non seulement adhérer à ces trois lois, mais c’est surtout et avant 

tout  vivre  en  fonction  d’elles.  C’est  aussi  être  libre  de  gérer  sa  pensée  tout  en 
accordant sa confiance à d’autres. En effet, on ne peut vivre sans déléguer et s’en 
remettre  à  ceux  qui  dominent  mieux  que  soi  un  thème,  quel  qu’il  soit.  C’est  être 
capable de faire marche arrière et changer de cap quand les faits montrent que nos 
choix n’étaient pas des plus judicieux… C’est avant tout être maître de soi. Une qualité 
qui se conquiert chaque jour de sa vie, tant que le cerveau en a la capacité.

Mais  c’est  aussi  être  particulièrement  humble,  car  chacun  a  cheminé  dans  ses 
propres pensées avec ses propres interrogations et ses propres réponses.

Être hôdon n’implique pas d’appartenir ou pas à une philosophie, c’est suivre un 
projet comportemental. Les associations de Hôdons, non qu’un but: améliorer le projet 
pour tenter de diminuer les tensions entre personnes et populations et, au contraire, 
pour  augmenter  la  synergie  créatrice  pour  le  bien  de  tous.  C’est  tendre  vers  cet 
objectif de manière rationnelle, et non subjective ou émotionnelle.

La meilleure image d’organisation qui correspondrait à un tel groupe serait celle du 
cerveau.  Aucun  neurone  n’est  «chef»,  et  le  cerveau  n’est  pas  monolithique.  Il  est 
partagé en zones plus ou moins spécialisées qui coopèrent avec les autres. Et, comme 
nous ne sommes pas aussi futés que notre cerveau, dont on ignore trop souvent ses 
compétences, il est évident, qui y aura des animateurs et des présidents de séances. 
Mais cela doit être au cas par cas.

Un regroupement peut être nécessaire, même juste pour se rassurer et s’encourager 
mutuellement  à  croire  en  quelque  chose  qui  ne  reste  pas  qu’une  utopie.  Revêtir 
l’appartenance à un parti  politique,  le  Parti  Hodo,  constitue alors peut-être le  seul 
recours.

32



3- 3- EENN  TOUTETOUTE  SÉRÉNITÉSÉRÉNITÉ

3.1- 3.1- L’hostilité détournéeL’hostilité détournée77

Dans toute organisation vivante, et les sociétés sont des «organismes vivants», on 
peut trouver ces interactions biologiques:

– le  mutualisme:  association  bénéfique  entre  deux  espèces  vivantes,  que  l’on 
dénomme symbiose lorsqu’elle devient obligatoire;

– le commensalisme: association entre deux espèces dont une seule tire profit sans 
pour autant nuire à l’autre;

– le neutralisme: absence d’interaction entre deux espèces;
– la  compétition:  interaction  directe  ou  indirecte,  de  type  compétition  pour  une 

ressource non partageable ou insuffisante en quantité;
– le  parasitisme:  association  étroite  entre  deux  espèces  vivantes  dont  l’une, 

dénommée l’hôte, héberge la seconde qui vit à ses dépens; à l’extrême, la prédation 
peut conduire à la mise à mort de l’«hôte».

Que faire dans ces derniers cas? Que faire lorsque deux «ennemis» s’affrontent? 
Selon la deuxième loi  hôdonne, il  faut que chacun ait  droit  à son abri.  La solution 
privilégiée serait donc de renvoyer chaque ennemi chez lui et de ne pas s’ingérer dans 
les  affaires  d’autrui,  sauf  en  tant  que modérateur  impartial.  Cela  correspondrait  à 
l’esprit hôdon. En effet, celui-ci respecte toute forme d’intelligence sans chercher à 
attribuer  de «bons points» et  à  classer  les  «méchants» à  droite  et  les  «gentils»  à 
gauche. Contrairement à beaucoup de courants, l’esprit hôdon n’est par contre pas 
pour la réunion forcée des gens et des groupes. La synergie n’implique pas la fusion 
forcenée de tout. Ce serait comme indifférencier les organes de notre corps. Chaque 
organe a sa place,  son rôle.  Certains interagissent  en permanence avec les  autres 
organes, voire tout l’organisme, comme le sang, d’autres interagissent moins ou plus 
discrètement ou avec des organes précis… Chaque société pourrait être un organe de 
ce corps qu’est notre planète, et, comme chaque organe, être plus ou moins perméable 
et ouverte aux échanges.

L’esprit  de  groupe  impose  souvent  le  besoin  de  se  réunir.  L’humain  semble 
essentiellement tribal. Dans l’esprit hôdon il est concevable qu’un clan se referme sur 
lui-même pour se protéger de l’extérieur. Cela, évidemment, à condition que chaque 
individu du clan puisse en sortir et y revenir, c’est-à-dire qu’il reste libre de pouvoir 
fuir. En effet, il ne semble pas respectueux de l’intelligence de ses membres de les 
empêcher de quitter le «cocon» protecteur.

7 Clin d’œil au livre de H. Laborit «L’agressivité détournée: introduction à une biologie du 
comportement social», Volume 527 de Collection 10-18, ISBN 2264003707, 9782264003706

33



En période de conflits, il semble incontournable de parfois devoir fermer les portes 
ou les frontières à une communauté «hostile» tant que dure l’hostilité. «Tant que dure 
l’hostilité», encore faut-il peut-être penser dès le départ à une issue qui n’est pas basée 
sur la victoire, mais sur la paix.

Autant l’attitude hôdonne se refuse à toute ingérence, autant elle est en faveur de la 
séparation des belligérants. La médiation ou l’interposition qui s’en suivrait ne peut 
avoir comme but de modifier à la place des antagonistes la politique qu’ils combattent 
ou qu’ils soutiennent. Elle devrait se résumer à éviter les conflits armés, et à faciliter la 
recherche d’une solution gagnant-gagnant, quel que soit le temps mis pour y arriver.

Peut-être, faudra-t-il instaurer une bande neutre pour cela. Seuls des gens neutres 
issus de ces régions en conflit pourraient en suggérer la création et la maintenir. En 
effet, ce n’est pas aux Hôdons d’autres régions d’imposer leurs conceptions de la vie 
dans un environnement qui n’est pas le leur. Par contre, la neutralité de ceux qui se 
revendiqueraient  de  l’esprit  hôdon  les  prédisposerait  à  participer  à  ce  genre  de 
médiation.

3.2- 3.2- Havre de paixHavre de paix
La notion de havre de paix est indispensable pour la survie en tout milieu hostile. Or, 

l’humain ne pouvant vivre aisément en solitaire aura besoin d’étendre cette notion 
avec  d’autres  avec  qui  les  sources  de  conflit  seront  diminuées.  Cela  se  fera,  en 
partageant un certain modus vivendi. Ainsi, le refuge où l’on retrouve sérénité, vigueur 
et harmonie recouvrira toutes les sphères de la «niche» du «chez-soi» du solitaire, du 
foyer,  jusqu’aux  grands  rassemblements  de  sous-ensembles,  tribus,  clans,  peuples, 
nations…

Si le territoire est occupé, l’occupation se fait très souvent en chassant l’hôte qui y 
est, sinon dans le meilleur des cas, en partageant son espace, avec des comportements 
allant  du  mutualisme  au  parasitisme.  Et  si  ce  territoire  est  inoccupé,  mais  déjà 
approprié, il y aura souvent un «loyer» à verser, mais le «squat» existe aussi… Enfin, 
toutes les invasions ne viennent pas nécessairement de l’extérieur. Un cancer trouve sa 
source dans l’organisme, même s’il a été engendré par des agents extérieurs.

Si le territoire appartient déjà à quelqu’un, peut-on l’en déloger pour avoir un «chez-
soi»? Et si tout appartient à quelqu’un, où aller? Peut-on même se déplacer d’un point 
à un autre?

En réalité, à qui donc appartient un territoire?
L’expérience et l’observation montrent que, finalement, c’est toujours la loi du plus 

fort qui marquera et délimitera la propriété privée. Mais la force physique peut être 
contournée par l’intelligence. En effet, l’une de ses tâches est d’essayer de dépenser 

34



moins d’énergie qu’on en gagne, car les êtres vivants sont des «mangeurs» de matière 
et  d’énergie.  Grâce  à  cela,  les  plus  «rusés»  détourneront  le  pouvoir  de  la  force 
physique, parfois violente, par de nombreux moyens. L’argent est l’un de ces moyens, 
qui  représente  une  valeur  que  l’on  pourrait  résumer  par:  «Cela  m’a  coûté  autant 
d’effort pour l’obtenir et je désire au moins en récupérer l’équivalent.»

La possession d’un territoire occupé est  donc le  résultat  d’une conquête,  par la 
force, le marchandage ou la manipulation, sauf dans un cas, le plus nombreux, celui de 
la naissance. Le nouveau-né est automatiquement, non seulement chez lui, dans son 
foyer, mais aussi dans son clan, sa tribu, sa patrie. Mais là, on touche parfois un autre 
problème: celui de la vengeance entretenue pour chasser ainsi les héritiers coupables 
de la faute de leurs ancêtres. Personne n’a demandé de naître, alors pourquoi serait-il 
accusé d’être né quelque part, dans un environnement physique, biologique, culturel, 
historique…?

3.3- 3.3- La sphère intime La sphère intime 
Cet  espace  est  absolument  nécessaire  pour  assurer  la  sérénité,  car  il  est 

indispensable de pouvoir se reposer, faire des trêves, récupérer même en dehors du 
droit à la fuite et à l’évitement.

Ce droit est incontournable pour assurer la première loi de Hôdo, à savoir, respecter 
toute forme d’intelligence. 

Les  études  comportementales  observent  que  l’humain  a  besoin  d’une  sphère 
d’intimité, une sorte de volume qui maintiendrait à l’écart toute possibilité d’agression 
tant  physique  que  psychique.  La  proxémie  est  très  importante  pour  étudier  les 
sensations de bien-être des humains entre eux en fonction des distances occupées dans 
les relations. Il ne faut pas la confondre avec l’espace vital. 

La sphère intime n’est pas qu’un espace de contact plus ou moins rapproché. Il a été 
observé  que  ce  dernier  varie  d’une  population  à  une  autre  et  probablement  d’un 
environnement géologique à l’autre. La promiscuité semble une gêne pour tous, mais à 
géométrie variable, à la fois selon les us et les coutumes, les buts du contact et les 
circonstances opportunes, même fugitives. 

Cette sphère protégeant à la fois le corps et l’intelligence a plusieurs frontières en 
fonction  des  interactions  et  des  signaux  échangés.  Or,  qui  dit  «signaux»  dit  aussi 
«intelligence  pour  les  interpréter»,  donc  l’influence  de  la  culture  de  la  niche 
environnementale. Cela peut devenir source de tension, entraînant, par exemple, de 
replis communautaires. 

Les frontières qui délimitent l’espace visuel ou auditif peuvent fortement varier, et 
elles  ne  sont  pas  nécessairement  délimitées  par  des  surfaces  comme  des  murs 
statiques.  Par  exemple,  pour  le  bruit  qui  est  plus  ou  moins  gênant  selon  les 
populations,  en  plus  des  caractéristiques  personnelles,  c’est  le  niveau  sonore,  le 
rythme, la fréquence, les circonstances… qui délimitent le seuil de l’intrusion sonore. 

35



Parfois, les frontières sont purement visuelles et donc peuvent s’étendre aussi loin que 
la vue le permet. Et pour limiter ces indiscrétions, les vêtements ont souvent un rôle de 
décence, en plus de celui de protéger physiquement des désagréments de la nature. 

Respecter cet espace est partie intégrante de la deuxième loi de Hôdo. Tout humain 
sur la planète devrait avoir ce minimum de sphère d’intimité, complètement personnel 
et à l’abri de toute intrusion. Chacun devrait être libre d’ouvrir ou de fermer ses portes 
et personne n’aurait le droit de forcer autrui à changer ses filtres. L’atteinte à ce droit 
serait viol ou harcèlement.

Personne  n’aurait  le  droit  de  s’immiscer  sans  autorisation  dans  un  refuge. 
Cependant, qui devrait intervenir si l’on constatait ou déduisait qu’un membre d’un 
refuge était retenu en captivité ou en danger? Comment agir?

3.4- 3.4- Le clan familialLe clan familial
À cause de sa nature fragile et de son intelligence lente à développer, car complexe, 

l’humain est longtemps soumis au partage des sphères intimes de ses parents. Il sera à 
son tour obligé de se mêler à d’autres sphères intimes lorsqu’il procréera.

L’une des caractéristiques de l’apprentissage de l’humain et de nombreux animaux 
est le mimétisme. 

L’enfant  mime rapidement  ses  parents,  et  le  cerveau semble être  doté  de zones 
fortement spécialisées pour s’acquitter efficacement de cette tâche. C’est logique, vu la 
complexité  de  l’information  à  traiter  depuis  l’acquisition  par  les  sens,  puis  la 
transposition de ces signaux dans le «moi», pour enfin piloter les muscles adéquats. Il 
arrive  même  souvent  qu’un  enfant  mime  des  choses  que  les  parents  n’ont  pas 
conscience de porter à la connaissance du petit cerveau. 

Ces imitations engendrent toute une série de comportements qui seront des us et 
coutume d’un clan. Ces coutumes engendreront de véritables règles de savoir-vivre qui 
pourront avoir de nombreuses incompatibilités avec celles des autres clans.

Mais avant d’interagir avec d’autres clans, il en faut pas oublier que le clan familial 
est le premier lieu où s’applique l’usage des règles sociales. C’est le premier endroit où 
s’applique le «choc comportemental», qui plus tard deviendra le «choc des cultures».

Le clan familial est la première source d’information qui est à la base de tout le 
comportement appris dans le futur, même si cette base sera contestée ou même reniée. 
La contestation semble systématique et plus marquée à partir de certains âges, liés 
sans doute à une recherche de plus grande autonomie, donc de prise de pouvoir pour 
changer de main la domination. C’est peut-être un comportement préétabli  dans le 
cerveau pour se forcer à toujours aller de l’avant vers des solutions inexplorées. Ce qui 
est remarquable à retenir, c’est que le rejet se fait en opposition à l’acquis, c’est-à-dire 
qu’il dépend de toute manière de l’acquis précédent. En un mot, l’«anti-quelque-chose» 
peut être tout simplement le miroir du «pro-quelque-chose», et inversement. Ainsi, ce 
jeu de miroir n’aura gagné aucune liberté, car le droit de faire le contraire deviendrait 
un devoir. Les chaînes et les boulets ont changé de côté.

36



Mais  qu’importe,  l’oisillon  ne  reste  pas  dans  son  nid  dès  l’instant  où  il  se  sent 
capable de voler. L’humain fait de même et cherche de nouvelles relations, au départ, 
dans un clan incluant  sa famille,  puis,  peu à peu,  vers  de nouveaux horizons à la  
recherche de son havre de paix.

3.5- 3.5- Associations de projetsAssociations de projets
À tous les niveaux de la vie, des éléments distincts se réunissent pour fabriquer des 

groupes qui œuvreront en commun dans des groupes encore plus grands. C’est comme 
les quelque 200 types de cellules qui constituent des tissus, des organes, des fluides… 
dans notre corps. Et c’est ce corps lui-même qui va s’associer avec d’autres humains 
pour  créer  des  associations,  des  équipes  de  travail,  des  villages,  des  régions,  des 
pays… l’Humanité.

L’association de deux groupes est censée apporter de nouveaux éléments à chacun. 
Or, certains éléments ne sont pas partageables définitivement ou en simultanéité. On 
ne peut s’asseoir sur la même chaise au même moment, on ne peut définitivement plus 
manger le grain de riz avalé et digéré par quelqu’un d’autre.

L’envie et la jalousie peuvent conduire à vouloir s’approprier de ces possessions. 
C’est là que la domination «néfaste» intervient avec ses différents masques. Violence 
ou charme sont utilisés avec la même optique : réduire au silence toute résistance au 
partage même provisoire. Parmi les charmes utilisés pour dominer et soumettre autrui, 
il y a l’«amour». Aux mains d’un manipulateur, le résultat ne sera pas celui idéalisé par 
le mot «amour», qui sera un leurre attirant et aveuglant dans un premier temps avant 
de devenir un piège obscur et culpabilisant. C’est souvent ces chaînes qu’il est le plus 
difficile de briser. Pour éviter cette situation, les associations requièrent souvent une 
discipline interne pour mener à bien leur projet. 

Lorsqu’un  individu  souhaite  rejoindre  un  groupe,  il  lui  est  souvent  demandé  de 
respecter les lois de ce groupe et cela peut conduire à des contrats à respecter.

Lorsqu’un  groupe  s’associe  à  un  projet,  il  est  souvent  nécessaire,  voire 
incontournable, de conserver un ou plusieurs chefs d’orchestre avec leur hiérarchie 
respective. Ils géreront leurs règles propres, pour s’adapter aux besoins de l’alliance.

Du point  de  vue  hôdon,  il  est  évident  que  l’appartenance  à  un  projet  est  libre, 
volontaire et consensuelle.

37



3.6- 3.6- Contrats et rupturesContrats et ruptures
Toute alliance spécifie des contrats qui seront acceptés par celui qui la rejoint. Qu’il 

s’agisse  d’une  nation,  d’une  entreprise,  d’une  équipe  sportive…  Tous  les  contrats 
devraient toujours décrire explicitement la rupture de contrat,  et donc la sortie de 
l’association. En effet, dans l’esprit hôdon, personne ne peut se retrouver piégé, pieds 
et  poings  liés  à  une  organisation,  quelle  qu’elle  soit.  Mais  tant  qu’un  membre 
appartient à cette organisation, il est censé respecter ce contrat qui définit l’existence 
même de cet ensemble. 

Une association, quelle qu’elle soit, peut être considérée comme un ensemble au 
sens  mathématique  du  terme.  En  effet,  une  association  est  un  ensemble  qui  peut 
contenir d’autres ensembles qui  répondent aux mêmes définitions en général,  mais 
peuvent avoir des règles supplémentaires en interne. 

Si un membre ne souhaite plus en respecter des règles, il peut œuvrer de manière 
hôdonne. Il peut tenter de les faire évoluer de manière constructive et consensuelle. Il 
peut aussi quitter l’association pour en rejoindre une autre qui lui convienne mieux, ou 
en fonder une autre. 

Si  une  règle  de  cette  association  change,  ce  qui  est  logique  pour  des  entités 
dynamiques, les membres peuvent de fait ne plus devoir faire partie de l’association. 
On  est  ramené  au  cas  précédent,  avec  une  question  importante  en  plus,  si  cette 
association inclut le refuge d’une personne et donc l’abri physique. 

Quoi  qu’il  en  soit,  maintenir  de  force  un  élément  dans  un  ensemble  serait  en 
contradiction avec l’esprit hôdon. En même temps, le droit à l’abri est inaltérable dans 
l’esprit de Hôdo et doit toujours être résolu. Dans ce cas, la question est de savoir 
comment  séparer  les  entités  en  désaccord  du  point  de  vue  hôdon:  divorce, 
bannissement,  emprisonnement,  soumission… sachant que chaque association a ses 
traditions entretenues par une majorité de ses adhérents.

3.7- 3.7- Le divorceLe divorce
La séparation semble la solution la plus simple et celle qui  peut offrir un statut 

gagnant-gagnant,  la  moins  incompatible  avec  l’esprit  hôdon.  C’est  curieusement 
l’option la moins choisie par certains dominants qui veulent toujours avoir un grand 
nombre de sujets soumis. Et cela concerne tous les humains, toutes les associations, 
toutes les sociétés, toutes les cellules sociales, car la tyrannie peut exister aussi bien 
dans un État que dans un couple. 

La  rupture  ne  devrait  pas  dégénérer  automatiquement  en  conflit,  même  si  elle 
revendique et réclame une forme d’autonomie dans les choix de vie et de cohabitation. 
Ces  choix  sont  parfois  difficiles  à  réaliser  pour  de  nombreuses  raisons.  L’une  des 
premières est le rejet par l’un des protagonistes de la séparation. 

38



Si cette attitude et les conflits qui en découlent sont incontournables à cause de 
notre  nature  humaine  naturellement  dominante,  il  est  malheureux  qu’elles  soient 
exploitées par d’autres intervenants, des dominants qui veulent profiter de la situation. 
Dans l’esprit de Hôdo, il  faudrait trouver des solutions avec des médiateurs et des 
créateurs  de  solutions  consensuelles.  Ils  auront  pour  tâche  de  mettre  en  avant  la 
richesse de la diversité et celle de la synergie, qui peuvent prendre de nombreuses 
formes sans aboutir à des guerres trop souvent mortelles.

La séparation de type divorce n’est jouable que si chaque partie conserve son abri 
socioculturel dans lequel se trouve son refuge. Peut-être faudrait-il parfois considérer 
la signification et l’application chinoise de l’expression «Un pays, deux systèmes». Mais 
que faire si le conflit menace la structure qui héberge le dissident? Le bannissement 
semble être une solution à condition de toujours respecter les deux premières lois de 
Hôdo. Il faut s’assurer obligatoirement que l’exclu a bien toujours un abri tant privatif 
que social. Une solution serait de permettre, voire d’aider, le banni à rejoindre une 
autre association qui lui proposerait un refuge. 

Ensuite, ce choix ne doit pas être irrévocable et surtout pas moralisateur. Il s’agit 
uniquement d’écarter  ce qui  est  source d’agression tant  qu’un consensus convivial 
n’est pas atteint.

L’exclusion d’un membre peut s’avérer impossible.  Alors,  à défaut de ne pouvoir 
offrir un abri dehors, il faudrait se résoudre à offrir un abri dedans, donc en arriver à 
une  sorte  d’incarcération  ou  de  placement  en  résidence  surveillée  en  guise  de 
«quarantaine». 

De plus, l’emprisonnement peut être indispensable pour maintenir en «quarantaine» 
un individu dangereux pour la société, mais il faudrait considérer avec circonspection 
la  notion  de  dangerosité.  Dans  l’état  actuel,  le  flou  dû  à  l’absence  de  réflexions 
scientifiques  débarrassées  de  toutes  émotions  moralement  politisées  impose  une 
certaine prudence quant aux concepts de détention et de sa motivation. Pour Hôdo, 
autant que possible, il faut être en mesure de «soigner» dans ces lieux pour permettre 
un retour dans la société. Mais là aussi, il faut vraiment savoir ce que signifie la notion 
de «soigner». 

La «quarantaine» devrait aussi être proportionnelle aux récidives. En effet, il  est 
impossible  de  prévoir  avec  certitude  quelle  sera  la  qualité  de  resocialisation  d’un 
individu. Il s’en suit, malgré toutes les précautions prises pour la réadaptation et la 
libération, que la personne peut rechuter dans un comportement néfaste. Une idée 
serait de multiplier chaque fois par deux la durée de la quarantaine précédente. L’effet 
de punition semble parfois indispensable dans une éducation. 

À force de multiplier par deux la durée de la quarantaine, même une petite détention 
peut devenir très longue. Et si le temps d’incarcération devient «à perpétuité», peut-
être aussi, faudrait-il accepter la demande d’euthanasie du prisonnier qui, sachant qu’il 
ne s’en tirera pas, demande de quitter la scène. Pour Hôdo, accepter l’euthanasie peut 
être une marque de respect de l’intelligence d’autrui, surtout quand celui-ci souffre 
même et surtout dans son esprit.

39



Dans une association hôdonne, il y aurait obligatoirement acceptation et respect des 
trois  règles  fondamentales  dès  l’instant  où  l’on  se  dit  hôdon.  Effectivement,  pour 
préserver les réalisations collectives et écarter toute menace, il est souvent nécessaire 
de se plier sciemment aux règles édictées par des dirigeants responsables de garantir 
l’unité du groupe en favorisant un bien-être général et équitable. Cela ne concerne pas 
uniquement les notions sécuritaires: par exemple, les règles concernant les langages et 
d’autres types communications et de protocoles en font partie.  Souvent,  ces règles 
seront transmises au travers de l’éducation qui enseigne une certaine discipline et, 
donc, de l’obéissance. 

Il semble que le consensus sur un très grand nombre de membres soit pratiquement 
impossible. En même temps, l’égalité de droit diminue toujours l’espace de liberté, et 
donc  certains  se  rebellent  pour  agrandir  leur  domaine  de  liberté,  c’est-à-dire  leur 
domination. Or, ne dit-on pas que la liberté s’arrête là où commence celle d’autrui? 

Et qui donc se chargerait de la mission de protéger les gens contre les agressions 
sous  toutes  les  formes?  Pas  seulement  celles  qui  viennent  d’un  gangster  ou  d’un 
guerrier ennemi, mais celle du voisin qui piétine votre liberté au nom de la sienne? Il  
est manifestement nécessaire d’envisager l’existence d’une force de l’ordre ou d’une 
armée, des entités composées de spécialistes. Ce n’est pas chaque individu qui possède 
les compétences nécessaires pour faire face à des situations de crise auxquelles il n’a 
pas été préparé. Ou alors il  faudrait enseigner à tous, si  possible,  très tôt,  la self-
défense ou que chacun expérimente une activité dans un service civique! Mais cela 
aussi  peut  être  considéré  comme une  atteinte  à  la  liberté.  Liberté  et  égalité  sont 
difficiles, voire impossibles, à concilier à cent pour cent. 

Aussi,  pour  pallier  le  problème  du  difficile  équilibre  entre  liberté  et  égalité,  la 
démocratie  a  été  inventée  comme  un  moindre  mal  à  défaut  de  consensus.  La 
soumission librement consentie8 à des règles de cohabitations reste incontournable, 
bien qu’elle soit délicate à mettre en œuvre.

Toutes ces réflexions conduisent à la nécessité d’avoir une catégorie de secouristes 
complètement  oubliée :  les  psychothérapeutes.  Chaque  modérateur-médiateur  doit 
entrer en relation avec des spécialistes.

3.8- 3.8- Les grands domainesLes grands domaines
Ces  domaines  sont  des  États,  Empires,  Royaumes,  Républiques,  Fédérations, 

Unions… Ils ont leurs avantages qu’il est difficile et surtout vain de réduire à zéro. Plus 
le nombre d’interactions est grand, plus chaque individu a des chances d’enrichir son 
bien-être par un confort qui devient réalisable en unissant les connaissances et les 
compétences du groupe. Mais partager implique de négocier. Et plus le domaine est 
grand, plus il est difficile de négocier de la même manière pour tous sans normes. 

8 La soumission librement consentie (Comment amener les gens à faire librement ce qu’ils doivent 
faire?) est une œuvre de Robert-Vincent Joule et Jean-Léon Beauvois traitant de la manipulation 
mentale et de l’engagement en psychologie sociale.

40



Le  premier  avantage  des  grandes  associations  est  celui  de  la  communication 
«normalisée».  Communiquer ne se fait  pas seulement au travers du langage et  de 
l’écriture.  La  gestuelle,  le  comportement  en  général  sont  eux-mêmes  porteurs  de 
messages décodés différemment selon les niches environnementales des populations. 
Ce qui  est  anodin pour certains peut  être obligatoire pour d’autres.  Un geste non 
hostile,  voire amical,  pour l’un peut être traduit  comme une menace agressive par 
l’autre.  Aux  comportements,  on  peut  ajouter  l’apparition  de  symboles,  comme  le 
vêtement, le tatouage, et, même, la monnaie.

C’est la recherche de synergie qui pousse les grands dominants au sommet de ces 
domaines à imposer un style de vie, qui, en priorité, leur convient. Pour assurer la 
pérennité  de  leur  choix,  ces  états  établissent  la  plupart  du  temps  des  systèmes 
d’enquêtes populaires (les élections) et la gestion de pyramides fonctionnelles souvent 
associées  à  des  hiérarchies  pyramidales  de  pouvoir.  Cela  s’explique  parce  que  le 
consensus est de plus en plus difficile à atteindre avec l’augmentation des opinions. 
L’expérience montre que le consensus est presque impossible à atteindre lorsqu’il y a 
plus de huit intervenants.

C’est pour cette raison que, dans l’esprit Hôdo, les formes démocratiques actuelles, 
et surtout les démocraties directes et non proportionnelles, n’ont pas de véritable sens. 
La preuve se voit dans les assemblées parlementaires qui passent plus d’énergie à 
clamer leur opposition qu’à trouver une solution innovante et gagnant-gagnant.

C’est aussi pour cette raison que l’esprit Hôdo préconise un consensus par petits 
éléments d’arborescences fonctionnelles, ce qui n’est pas et ne peut être une forme de 
hiérarchie au niveau social sous forme de «classes».

3.9- 3.9- Une  Organisation  des  NationsUne  Organisation  des  Nations  
Unies hodonne?Unies hodonne?

On pourrait  croire que,  dans l’esprit  hôdon,  un groupe mondial  serait  dénué de 
pertinence, car il pourrait ne pas se conformer à la seconde loi de Hôdo et ainsi ne pas 
permettre de quitter une structure inadaptée. Pourtant, peut-être serait-ce bien qu’en 
interne et pour l’exemple, les organismes internationaux, tels que l’ONU, adoptent les 
trois règles fondamentales de Hôdo. 

Il serait captivant de mettre en avant une organisation internationale qui fonctionne 
par  consensus,  non  seulement  pour  faciliter  la  coexistence  harmonieuse  sur  notre 
planète  grâce  à  la  médiation,  mais  aussi  pour  préserver  notre  précieuse  Terre.  Il 
semble logique que des problèmes concernant la planète entière soient gérés pour et 
par tous, car la nature n’a pas les frontières des humains.

La notion de refuge de la deuxième loi  de Hôdo imposerait  que chaque humain 
dispose d’un territoire qui lui soit propre de sa naissance à sa mort. Et si ce territoire 
était plus qu’un simple toit sur la tête. Ne serait-ce pas merveilleux pour chacun, pour 

41



chaque communauté et pour la planète, de disposer de trois parts avec des droits et 
des devoirs respectifs: 

• La première part servirait à son domicile pour se retirer, son refuge dans lequel il 
peut se récupérer psychiquement et physiquement. 

• La deuxième serait une zone d’échanges qui permet d’accéder à d’autres domaines 
et  de  collaborer  parfois  dans  des  endroits  communs.  Ce  serait  le  cas  pour  tout 
regroupement  de  personnes  partageant  un  même  mode  de  vie,  des  copropriétés 
jusqu’aux nations. 

•  Enfin,  il  aurait  la  responsabilité  de  la  troisième  part,  qui  serait  une  réserve 
naturelle, protégée et vierge de toute activité humaine dont il serait le garant.

L’univers fournit gratuitement son énergie à toutes les espèces vivantes. C’est cette 
énergie,  «manne du ciel»  ou «rétribution de  Gaïa»,  qui  nous  permet  de  vivre.  Or, 
«Hôdo» a en soi la notion de «terre de rétribution». Alors, le Projet Hôdo propose que 
cette énergie que nous recevons à chaque instant  doive être attribuée sous forme 
monétaire à toute personne depuis sa naissance jusqu’à sa mort. Cet organisme devrait 
être soutenu et contrôlé scientifiquement par cette ONU «hodonne».

Ainsi, chaque enfant recevrait cette «manne» qui devrait ne lui servir qu’à lui et non 
aux parents.  Ceux-ci,  d’ailleurs,  recevraient leur «manne» comme tous les humains 
vivants  de  la  planète.  Chaque  personne  dans  l’incapacité  de  faire  fructifier  pour 
quelque raison que ce soit ces biens acquis devrait pouvoir survivre décemment avec 
ce «don du ciel» sans avoir à recourir à des «dons de solidarités».

Les  autres  gratuités  doivent  être  évitées,  car  elles  sont  trop  souvent  mal 
interprétées par les bénéficiaires qui les accueillent comme un dû sans reconnaissance 
ni respect pour la collectivité. Pourtant, ces formes d’assistanat sont aussi alimentées 
par le fruit  de ceux qui ont travaillé parfois très durement et très longtemps pour 
améliorer  leur  sort  et  assurer  leurs  arrières  en  toute  honnêteté  et  en  tout 
indépendance.

En outre,  il  serait  également judicieux de réévaluer entièrement la définition du 
travail, surtout dans un contexte où l’être humain cherche à réduire son effort tout en 
augmentant  son  rendement  énergétique,  à  l’instar  de  tout  être  vivant.  Le  travail 
pourrait être aussi partagé en trois parts:

• l’une permettant l’élévation personnelle, comme les études, la recherche…;
• la suivante étant dédiée au partage, comme le service civique, le bénévolat…;
• et la dernière étant professionnelle.

42



4- 4- L’L’ARTART  DEDE  LALA  SYNERGIESYNERGIE
Il  est  important  de se rappeler  que le  cerveau est  semblable à  une rivière:  il  a 

tendance à creuser son lit plutôt que d’en créer un autre, à moins que quelque chose 
ne l’y contraigne. Le lit de la rivière est la vérité du cerveau. Non seulement il lui est 
difficile de changer de vérité, mais, s’il a le choix, il suivra le courant qui renforce sa 
vérité déjà acquise.  Il  y  a probablement au moins deux raisons pour ça:  économie 
d’énergie  et  balance  de  plaisirs-désagréments  accumulés.  C’est  à  cause  de  ce 
processus que l’on s’enlise dans nos convictions et qui  fait  que l’on n’arrive pas à 
changer de cap, quelles que soient la nature et la grandeur du projet. Le fanatisme est 
présent partout dans notre cerveau, et les manipulateurs en usent, que ces derniers 
aient le visage d’un bien pensant ou d’un saint illuminé. Il  n’y a qu’une différence 
d’intensité dans l’agressivité entre être borné ou être fanatique. 

Ne jetons pas trop vite la pierre à autrui: nous sommes aussi tous manipulateurs, 
parfois bornés, voire fanatiques. Dès l’instant où le bébé comprend que ses pleurs et 
ses  mimiques  lui  apportent  quelque  satisfaction,  il  découvre  comment  influencer 
l’autre.  Comme  nous  sommes  des  êtres  sociables,  nous  utilisons  de  nombreux 
messages pour attirer la sympathie des groupes qui détiennent des éléments de vérité 
qui correspondent à celle que l’on a déjà en soi. 

Beaucoup de ces messages aussi sont des marques d’identification pour rester dans 
le groupe qui nous accueille. Parmi ces marques, il y a les codes du langage, le port 
d’insignes, d’uniforme… L’uniforme n’a pas nécessairement l’allure militaire. Il existe 
mille et une manières de marquer son appartenance à un clan, d’afficher sa séduction: 
costume strict, punk, métalleux, cosplay, voile, chemise dégrafée… Sans compter les 
aspects corporels, dont les plus visibles, comme la chevelure: coupe rasée, cheveux 
artistiquement en bataille, gominés, cachés… 

Ces marques d’identification peuvent aisément devenir des signes d’allégeance, de 
soumission et finalement des uniformes guerriers pour combattre les autres clans. Car, 
encore une fois, le cerveau est cette rivière qui, en restant dans son lit, va se jeter 
aveuglément sur le rocher qui lui barre la route. 

C’est pourquoi les deuxièmes et troisièmes lois de Hôdo consolident la première: 
comprendre toute forme d’intelligence nous conduit à une grande humilité et à une 
grande empathie, mais elle ne peut conduire à une soumission forcée. 

Que faire dans ce cas pour vivre ensemble? 
Le  bâton et  la  carotte?  Les  lois  de  Hôdo ne proposent  ni  l’une ni  l’autre,  mais 

proposent  de  faire  découvrir  d’autres  espaces  de  liberté  et  d’autres  satisfactions, 
supérieures à celles déjà acquises. Le concept hôdon n’est pas de battre l’âne ni de le 
faire avancer en agitant devant lui  une carotte alléchante. L’idéal hôdon consiste à 
retirer ses œillères et à lui faire découvrir l’étendue infinie qui l’entoure, en s’appuyant 
sur  son  intelligence  et  celle  des  autres  pour  donner  naissance  à  l’humanité 
imaginative, innovante, créative. 

43



Il faut, donc, en premier lieu, peut-être définir ce qu’est la liberté, sous un angle 
plus scientifique que philosophique. 

La liberté est  une notion abstraite  qui  pourrait  se représenter par un ensemble 
d’éléments éligibles par l’individu «dominant» cet espace dit de liberté. Ces éléments 
peuvent être aussi bien physiques que psychiques. Chaque être vivant dispose d’un tel 
ensemble.  Or,  tout  élément  peut  appartenir  à  plusieurs  ensembles.  Lorsque  ces 
éléments ne sont pas partageables, il y a obligatoirement une «négociation» qui peut 
conduire aussi bien à la synergie gagnant-gagnant qu’à l’élimination pure et simple du 
détenteur de l’élément convoité. Évidemment, toutes les solutions intermédiaires, dont 
l’intimidation et la manipulation mentale, seront souvent mises en jeu pour arriver à 
ses fins. 

Dans cet espace de liberté, il y a non seulement des choses tangibles, comme la 
nourriture, l’abri, les outils… mais il y a aussi ce que l’on appelle la liberté de pensée. 
Cette dernière transcende évidemment la liberté d’expression. 

Il y a aussi des éléments de cet espace de liberté plus subtils, parfois à cheval entre 
les éléments matériels et psychiques. En effet, prenons l’exemple du bruit. Le son est 
bien «physique» et de surcroît porté par l’air partagé par l’émetteur et le récepteur. Or, 
dans ce cas, il peut y avoir conflit, non de possession de ressource unique, mais de 
partage inévitable, c’est-à-dire de perte de liberté d’élection et d’appropriation. 

L’unicité des ressources non partageables est la principale source de désaccord qui 
fait que les humains se combattent entre eux et qui les pousse à dominer leur terrain 
de chasse et ceux qui y vivent. Paradoxalement, ce qui incite les humains à s’associer 
est la mise en commun de ressources non partageables pour réaliser un projet censé 
être plus profitable aux participants que s’ils étaient restés indépendants, chacun pour 
soi. Il faut noter que, dans le pire des cas, le bénéfice du plus faible et plus soumis peut 
se résumer à rester en vie un peu plus longtemps. Pour cela, des structures sociales 
établiront les règles de partage, qui seront respectées tant que la société les acceptera 
dans  son  ensemble.  Sinon,  il  y  aura  une  scission  qui  s’installera  et  qui  pourrait 
dégénérer en conflit, voire aboutir en révolution. L’art de maintenir cette cohésion est 
la hantise de tous les dominants, qui n’hésiteront pas à réduire au silence toutes les 
oppositions. 

Les  moyens  pour  obtenir  ce  silence  sont  inépuisables.  Les  «effacements», 
assassinats  ou bannissements,  peuvent  se  réaliser  de manière purement  psychique 
aussi efficacement, sinon plus que physiquement. C’est même les méthodes mentales 
qui sont privilégiées par ceux qui ne veulent pas laisser de traces afin que leur «juste 
autorité»  soit  le  moins  possible  remise  en  cause.  Comment  se  révolter  contre  un 
généreux bienfaiteur? 

La synergie impose dès le départ une communication fiable, donc stable, entre les 
membres du groupe. 

Or, tout est message: les gestes, les sons, les aspects… L’une des caractéristiques de 
l’intelligence est l’imitation. Dès les premiers moments de la vie, un humain va imiter 
celui qui le rassure le plus et avec qui il doit rapidement communiquer ses besoins. Le 
langage maternel, ou initial, non seulement verbal, prend ainsi bien plus de valeur que 

44



tous  les  autres.  De  lui  dépend  instinctivement  la  survie.  Ce  mimétisme,  qui  ne 
s’arrêtera pas d’ailleurs, va instaurer toute une série de lois tacites de comportement. 
Pourtant, les modèles à imiter sont eux aussi imprégnés de lois établies à partir de 
religions  ou  de  philosophies  héritées.  Ainsi,  la  langue  et  la  religion  ont  une  telle 
importance dans la structure interne et relationnelle d’un individu qu’il peut devenir 
aisément un cheval de bataille pour imposer son idéal.

4.1- 4.1- Le groupe de travailLe groupe de travail
Il  est important de ne pas confondre les «réseaux sociaux» au sens des sciences 

humaines  et  sociales  avec  le  terme  courant  contemporain  désignant  l’outil 
informatique permettant l’échange avec d’autres personnes via les médias sociaux. Ici, 
nous  parlons  essentiellement  des  liens  que  peuvent  tisser  entre  eux  individus  ou 
organisations afin de créer de nouvelles associations. 

La «règle de 150», aussi appelée «nombre de Dunbar», est le nombre de relations 
efficaces qu’il  est possible d’entretenir, c’est la taille limite d’un réseau social pour 
chaque individu. 

On peut constater que ce chiffre correspond à 16 cellules hôdonnes, c’est-à-dire un 
groupe de huit à dix personnes. Évidemment, ce n’est là qu’un modèle statistique et 
schématique  à  ne  pas  prendre  comme  une  norme  rigide  ou  une  préparation 
pharmaceutique. En d’autres termes, cela démontre qu’un système démocratique perd 
sa véritable nature lorsque le nombre d’électeurs dépasse 22500 (150 fois 150), car la 
probabilité que chacun connaisse un élu ou un électeur devient pratiquement nulle. 

Ce  qui  intéresse  quiconque,  c’est  principalement  son  environnement  immédiat. 
Quelle que soit sa position dans la pyramide organisationnelle, chacun ne voit que la 
sphère proche éclairée par ces 150 lanternes. Et même si l’on souhaite en connaître 
plus sur le monde extérieur, cela passera par de nombreux filtres, par de nombreux 
témoins diluant en toute bonne foi la qualité de la transmission de l’information. La 
notion d’organisation d’un grand nombre de personnes pose et posera toujours les 
mêmes questionnements.

Il  semble  que  l’humain  ait  un  rapport  optimisé  avec  une  huitaine  de  personnes 
simultanément dans une action commune. Cela serait entre autres dû à sa structure 
mentale qui fait qu’il est capable de gérer en parallèle statistiquement ce nombre de 
relations. 

Selon  certaines  théories,  pour  enrichir  les  échanges  lors  de  séances  de  remue-
méninges, de résolution de conflits ou d’évaluation, une équipe de travail doit compter 
entre 8 et 15 membres. Deux personnes ne prennent pas part aux discussions, mais 
assurent leur bon déroulement (modérateurs, animateurs, évaluateurs, etc.). En effet, il 
semblerait que les discussions de travail avec des groupes trop peu importants soient 
aussi  inefficaces que des groupes trop nombreux. Donc, soit  il  serait  préférable de 
fusionner deux petits groupes, soit, en revanche, dès qu’un groupe aurait plus de 15 

45



membres, il faudrait le scinder. Cela constituerait la cellule sociale idéale pour le Projet 
Hôdo. 

Des analyses semblent montrer que le rendement cognitif de ces groupes est accru 
s’il y a au moins un tiers de femmes et un tiers d’hommes. Il semble aussi que les 
organisations  sont  plus  efficaces  si  deux  membres  de  ces  équipes  jouent  un  rôle 
privilégié: l’un étant le maître de remue-méninges favorisant l’éclosion d’idée et l’autre 
servant  de  modérateur.  Ces  deux  rôles  qui  peuvent  paraître  semblables  diffèrent 
principalement par leur relation: le premier doit en permanence s’effacer et le second 
doit souvent s’impliquer. Ces deux rôles peuvent devoir agir en tant que représentant 
de leur  cellule  avec les  autres  cellules  de même type,  interagissant  ainsi  avec les 
«pairs» des autres communautés. 

Il  semble  aussi  que  l’humain  s’enrichit  plus,  du  moins  intellectuellement,  s’il 
appartient à plusieurs groupes distincts. Il serait donc profitable que chaque humain, 
qui n’a pas a priori vocation à être un ermite, interagisse avec d’autres cellules. Si une 
paire  de  cellules  sociales  se  réunissaient,  les  représentants  respectifs  pourraient 
constituer à leur tour une «cellule idéale». En continuant sur cette voie, il est possible 
d’instaurer  rapidement  un  système  politique  hybride  combinant  représentation  et 
démocratie directe. Le cœur décisionnel serait  constitué par une «cellule idéale» à 
chacun  des  échelons  de  la  hiérarchie  sociale.  Cela  créerait  ainsi  une  sorte  de 
confédération de confédérations en cascade, donnant le pouvoir de participation local à 
chaque individu, puis à chaque association, et ce, en respectant une présence féminine 
et masculine harmonieuse à tous les niveaux.

Et  comment  se  fait-il  que la  différence puisse  engendrer  une sympathie  ou  une 
antipathie? Il y a peu d’études sur le sujet, mais on pourrait comparer la pensée à un 
flux. Lorsqu’une brèche s’ouvre, si la «pente» est favorable à l’individu, elle s’élargit 
pour laisser passer le courant, voire pour le rediriger. Au contraire, si la brèche est 
défavorable, non seulement le flux ne passera pas, mais la brèche se cicatrisera en 
offrant plus de résistance qu’avant. 

Chacun croit à sa vérité, et, dans ce domaine, les susceptibilités sont grandes. Ainsi, 
souvent, trop souvent, le choc de comportement se transforme en «choc de cultures».

C’est  pour  ces  dernières  raisons  que  la  présence  de  médiateurs  est  utile.  Les 
qualités de modérateur ne sont pas données à tout le monde et même dans toutes les 
circonstances. Pour assurer l’esprit gagnant-gagnant, ou du moins non perdant, entre 
deux  camps,  il  est  souhaitable  qu’il  y  ait  un  nombre  identique  de  médiateurs 
appartenant à chaque niveau d’association, c’est-à-dire voisinages, villes, peuples… 

Cette forme de hiérarchie s’écarterait donc fortement de la hiérarchie politique, car 
elle deviendrait «fonctionnelle» et dynamique à tous les degrés. Il est important de 
noter  que  cette  catégorisation  sociale  ne  serait  pas  chapeautée  par  un  chef,  mais 
représentée par une sorte d’ambassadeur médiateur et modérateur. Il n’y aurait pas de 
juge  suprême  non  plus,  mais  il  y  aurait  un  nombre  beaucoup  plus  important  de 
«négociateurs» : médiateurs, modérateurs, psychologues, interprètes, avocats… Tout 

46



un tissu de «travailleurs» sociaux, ce qui nous manque peut-être le plus aujourd’hui 
pour progresser vers une humanité largement synergique. 

Quant aux juges, comme aucun humain n’est à même d’être absolument impartial, 
même avec la meilleure volonté possible parce que nos esprits sont tous enfermés dans 
nos petites boîtes crâniennes, leur rôle serait à revoir complètement. Cela est d’autant 
plus vrai que, dans le système préconisé, il faudrait toujours respecter la parité pour 
représenter les unions de sous-ensembles. Or, un chef d’État est un homme seul qui 
juge seul même s’il est conseillé par une assemblée. 

C’est pourquoi le Projet Hôdo préconise que les «chefs» soient des binômes. Même 
si un seul prend la parole, c’est le consensus du couple qui l’aura décidé.

4.2- 4.2- La paritéLa parité
Parler de couple évoque la notion de parité. Qu’en serait-il du point de vue hodon ?
Tout  d’abord,  peut-être  vaudrait-il  mieux  parler  d’équipartition.  En  effet,  des 

analyses auraient évalué que l’intelligence collective d’un groupe est accrue s’il est 
composé au moins d’un tiers de femmes et d’un tiers d’hommes.

Cette  règle  a  l’avantage d’être  moins  «rigide» que le  50/50%.  Elle  autorise  des 
fluctuations imprévisibles, ne fût-ce que pour un groupe composé d’un nombre impair 
d’acteurs. Elle évite que l’on «force» l’obtention des 50 % en choisissant des acteurs 
qui servent surtout à atteindre un quota plutôt que de veiller à la qualité de la synergie 
du groupe. Avec cette méthode, on risque de reléguer au second plan les compétences, 
les goûts et les passions à partager en commun. C’est oublier l’«humanodiversité». Les 
humains  sont  soumis  à  des  héritages  génétiques,  des  équilibres  hormonaux,  à  un 
cerveau moulé par l’environnement socioculturel… Ce ne sont pas des pions fabriqués 
en série à distribuer sur un échiquier.

La règle des deux tiers est donc privilégiée dans le Projet Hôdo.
Par conséquent, chaque sommet de pyramide doit être un binôme femme-homme. 

Cela s’applique à toutes les communautés, quelle que soit leur taille. Cela inclut les 
structures sociales et politiques, et celles qui ont pour mission de comprendre et de 
transmettre les connaissances en biologie, en neurosciences et en psychologie.

Comment peut-on comprendre, ou croire comprendre autrui, si le cerveau de chacun 
ne reçoit des informations qu’au travers d’un corps qui n’est pas construit de la même 
manière que celui du voisin? Le cerveau ne connaît au départ que le corps dans lequel 
il est hébergé. C’est toutes les sensations de ce dernier qu’il percevra pour interpréter 
l’environnement dans lequel il évolue. Certes, grâce au langage et au mimétisme, il 
trouvera des comparaisons entre ce qui est perçu chez l’autre et en lui. Mais encore 
faut-il  que ces comparaisons soient possibles.  Comment expliquer la lumière à une 
personne aveugle, certaines couleurs au daltonien? Comment partager la perception 
entre  cerveaux avec  des  organes  différents?  Cette  question  est  valable  partout  et, 
entre autres, entre la femme et l’homme. Comment comparer des perceptions ayant 

47



circulé  au  travers  d’une  chimie  subtilement  différente  et  d’organes  construits 
autrement, voire complètement inexistants chez l’un et pas chez l’autre? Le respect de 
toute forme d’intelligence implique une très grande humilité, car il nous faut admettre 
que notre compréhension d’autrui sera toujours limitée.

La différence sexuelle créée par Dame Nature n’aurait pas persisté et ne se serait 
pas perfectionnée au cours des millénaires, si elle avait été «contre productive» dans 
l’œuvre de l’évolution. Cet antagonisme se retrouve dans le binôme femelle-mâle du 
monde animal et végétal. On pourrait même dire que l’un utilise la force de répulsion 
et l’autre, celle d’attraction, ces deux forces étant omniprésentes dans l’Univers entier. 

Mais que d’erreurs encore répandues sur les compétences de chacun! Par exemple, 
combien de fois peut-on entendre que l’homme est plus fort que la femme? Ce n’est pas 
plus de force que le mâle possède, c’est plus de puissance au sens physicien du terme, 
c’est-à-dire la capacité à brûler une plus grande quantité d’énergie en moins de temps. 
C’est comme l’avion de chasse qui vient protéger le bombardier ou le transporteur de 
troupe. Il faut beaucoup de force pour transporter loin de lourdes charges précieuses, 
et le chasseur, lui, se fatigue très vite en fonçant le plus vite possible pour éliminer le 
danger et dégager la route.  Ce dernier peut prendre la fuite ou contre-attaquer en 
brûlant  toute  l’énergie  indispensable  à  l’avion-transporteur  qui  doit  continuer  sa 
longue route avec son précieux chargement. Et l’orgueilleux humain qui a pourtant 
posé les pieds sur la Lune n’arrive toujours pas à créer l’avion porteur lourd qui sera 
agile comme un chasseur.

À côté de cette méconnaissance, il y a aussi l’oubli que nous ne sommes pas des 
pièces  moulées  sur  un  modèle  définitivement  figé.  Nous  sommes  un  organisme 
constitué d’un nombre considérable de minuscules êtres vivants, qui ne sont même pas 
sexués, eux. Ces êtres, les cellules de notre corps ont des choix disponibles dans leur 
évolution, pourtant elles obéissent à des règles qui permettent d’avoir des organes 
spécialisés. Certains de ces organes gèrent le système nerveux, et l’un d’eux est le 
cerveau.  Suivre  des  lois  biophysiques  strictes  et  s’adapter  à  l’environnement  va 
construire  notre  personne  autour  d’un  modèle  statistiquement  représentatif,  mais 
pouvant avoir comme dans toute répartition statistique des variances plus ou moins 
importantes.

Dans cette structure complexe, le hasard est toujours présent, et jamais un modèle 
ne sera figé.

Les comportements tourneront toujours autour de plusieurs moyennes, une par type 
de spécificité. Aussi, il est vain, voire malsain, de confiner les êtres dans des moules 
rigides. C’est tuer la créativité de la Nature. Sur certains aspects, le mâle pourrait être 
féminin,  et  vice  versa.  Mais  sur  combien  d’autres  aspects,  sans  doute  bien  plus 
nombreux  et  pas  de  moindre  importance,  la  femme  et  l’homme  seront-ils 
statistiquement tout simplement humains?

48



4.3- 4.3- La discriminationsLa discriminations
Autant on peut comprendre les peurs et les simplifications du cerveau, autant il faut 

dépasser ses craintes instinctives et prendre du recul par rapport aux vérités gravées 
dans le subconscient. Notre cerveau a été fabriqué pour aller de l’avant, mais pour 
aller de l’avant, il faut être vivant et en bonne santé. Alors, notre cerveau se laisse 
parfois submerger par les alertes aux dangers. Si, une fois au cours de notre vie, une 
personne avec tel type de nez nous a fait du mal, il est logique de rester sur ses gardes 
à  la  prochaine  alerte.  Mais  rester  sur  ses  gardes  n’implique  pas  de  fermer 
définitivement la porte, car une petite poignée d’expériences ne peuvent à elles seules 
s’ériger en loi.

La peur est compréhensible,  mais le manque de respect envers autrui,  lorsqu’on 
perçoit chez lui des traits physiques ou des attitudes, contrevient à la première loi de 
Hôdo. Cette loi devrait primer sur tous les autres principes. Aucun aspect physique ou 
comportement neurologique ne doit être moqué, méprisé ou banni… Tous les aspects 
ne  sont  que  des  uniformes  que  l’on  porte  sur  l’âme  qui  nous  anime.  Ce  sont  les 
uniformes que Dame Nature a jugé bon de nous attribuer et que Dame Hasard vient 
parfois perturber pour une raison qui nous échappe la plupart du temps. Selon cette 
première loi de Hôdo, il  n’y a même pas de discriminations positives possibles, car 
nous sommes tous des tabernacles d’intelligence avec notre lot de souffrances et de 
talents. 

À  l’opposé  de  la  peur,  une  jalousie  peut  s’installer  et  essayer  de  s’approprier 
certaines qualités de l’autre ou de les noircir pour ne valider que les siennes.

Rendre uniforme toute l’espèce humaine est aussi du point de vue hôdon, un non-
respect,  voire  un  rejet  de  la  biodiversité  humaine  que  nous  avons  baptisé 
«humanodiversité». La vie ne sera jamais uniforme. C’est un souhait éventuel pour une 
dictature qui ne veut voir qu’une seule tête quand tous les sujets sont alignés devant 
elle. C’est bien plus facile à dominer quand il n’y a qu’une seule pensée.

4.4- 4.4- Les uniformesLes uniformes
Les  vêtements  peuvent  avoir  plusieurs  fonctions.  Le  climat  impose  souvent  une 

protection adéquate contre l’excès de froid, d’humidité, d’insolation… Les différents 
types  d’activité  aussi  ont  leurs  uniformes,  comme  les  sportifs.  Les  tenues 
professionnelles et hygiéniques sont venues enrichir la panoplie de costumes : tabliers, 
salopettes,  cache-poussière…  autant  de  tenues  utilitaires  qui  permettent  de 
reconnaître des clans professionnels.

L’habit ne fait pas le moine? Certes, mais il ouvre ou ferme a priori des portes… Ces 
utilités,  d’imitations  commodes  en  habitudes  de  groupe,  deviennent  des  règles 
sociales, par exemple en marque de pudeur, car l’une des premières lois communes à 
toutes les sociétés est celle de se protéger des autres. Le vêtement devient alors une 

49



marque de frontière entre l’intime et le public, le privé et le commun. Et malgré tout, 
l’imagination est toujours à l’affût de découvertes. En jouant sur le déshabillé, voire le 
«déshabillable»,  un  vêtement  censé  atténuer  l’attrait  sexuel  devient  au  contraire 
érotique. 

L’uniforme est un symbole important dans toutes les associations. C’est un signe de 
reconnaissance et de ralliement. Pour en parfaire la signification, il se voit agrémenté 
de décorations diverses: qu’il s’agisse des tartans des clans écossais, des peintures des 
tribus,  des  gallons  qui  distinguent  les  hiérarchies… Les  groupes  représentés  ainsi 
peuvent  être  ethniques,  religieux,  militaires,  autoritaires  (police,  justice…), 
professionnels  (le  commercial,  le  chercheur,  le  secouriste,  l’artiste…),  amicaux 
(scouts…), sportifs… 

Le contexte transforme la valeur d’un vêtement qui est une composante fortement 
soumise aux traditions  locales  et  temporelles,  fugitives  ou stables  pendant  de très 
longues  périodes  ou  encore  artificiellement  rénovées  pour  créer  des  modes 
commerciales.  L’aspect visuel  et  facilement adaptable du vêtement en fait  aussi  un 
uniforme de contestation. Le blouson noir, le punk, les métalleux, et bien d’autres, du 
sympathique « cosplay » au terrifiant « skinhead », ont utilisé et utilisent encore leurs 
tenues pour exprimer leur désaccord plus ou moins profond, plus ou moins violent, 
avec le reste de la société. Les pantalons dans la Révolution française font partie de 
ces tenues méprisées, qui devinrent un symbole avant de devenir une tenue des plus 
courantes. Même un vêtement dédié à la sécurité personnelle comme le gilet jaune 
peut devenir une bannière. L’absence, voire le refus de porter certains vêtements, fait 
partie de la prise d’uniforme. Ainsi, il était honteux en France d’être une femme «en 
cheveux» alors qu’aujourd’hui être coiffé d’un chapeau ou d’un foulard n’est plus une 
obligation, loin de là. 

Ainsi, il est fréquent de constater que ce qui est ou était normal pour les uns, est ou 
devient anormal, voire conflictuel, pour d’autres. Un voile religieux aussi pacifique que 
la  robe  d’un  moine  zen  peut  prendre  l’allure  inquiétante  de  tenues  de  sectes 
guerrières. C’est que l’uniforme qui n’est pas un camouflage est fait pour être reconnu 
de  loin,  bien  avant  de  reconnaître  l’être  qui  le  porte.  Il  sert  de  moyen  visuel 
d’«identification ami ou ennemi».

Il  faut  aussi  compter  parmi  les  « uniformes »  que les  gens  utilisent,  de  manière 
discrète ou agressive, pour montrer leur appartenance à un groupe, les tatouages, le 
maquillage,  les bijoux et la coupe de cheveux.  Ce groupe peut être une tribu,  une 
caste, une classe sociale ou une équipe sportive. L’humain a toujours besoin de montrer 
qu’il appartient à un groupe pour que ses membres l’accueillent comme un «frère», et 
que ceux des autres groupes le respectent, voire que les ennemis le redoutent. 

L’humain, à l’instar de tout animal, même inconsciemment, est toujours sur le qui-
vive pour défendre son territoire et protéger ses ressources. À cause de cela, il est 
capable d’imaginer le comportement d’un inconnu à partir du sien, puisque chacun a la 
même structure mentale. Pour cette raison, il peut avoir des difficultés à accepter un 

50



étranger, surtout lorsqu’il croit discerner dans sa manière de s’habiller un uniforme 
hostile  de  dissidents  ou  de  conquérant.  Cette  hypersensibilité  à  toute  impression 
d’hostilité  se  renforce  quand  son  histoire  contient  déjà  des  exemples  précis  et 
douloureux. C’est pourquoi, avant de pouvoir partager sa propre culture, il est toujours 
sage de suivre le conseil « À Rome, fais comme les Romains ». Sinon, comment donner, 
si déjà au départ on refuse l’échange dans un sens? 

Il ne faut pas oublier une règle générale des êtres vivants: pour profiter de la vie, il  
faut  être  vivant.  Cela  fait  que le  cerveau déclenche plus  aisément  des  alarmes de 
menaces que de signaux de plaisirs. 

4.5- 4.5- Les uniformes héritésLes uniformes hérités
Aux uniformes portés volontairement et parfois arborés fièrement, il faut ajouter les 

«aspects»  visuels  que  l’on  hérite  soit  génétiquement  soit  culturellement  dans  les 
premières années de la vie. 

L’une  des  principales  tâches  du  cerveau  est  de  catégoriser  son  savoir  pour 
rapidement et efficacement l’exploiter. Pour cela, il utilise des abréviations mentales 
composées de quelques éléments de description,  comme les trois premières lettres 
d’un mot dans un lexique. La simplification du cerveau est telle qu’il peut réduire une 
expression de joie à une émoticône de deux ou trois signes. Ce travail de catalogage va 
se  réaliser  sur  tout  ce  qui  « saute  aux  yeux ».  Cela  inclut  l’aspect  donné  par  la 
morphologie sexuelle, la couleur de la peau, celle des cheveux, les tailles, la forme de 
telle ou telle partie du corps, l’accent du pays…

Il faut oser et savoir faire tomber le voile qui cache les méandres de nos instincts et 
de nos pensées qui transforment le moindre bout de tissu en étendard… Il ne faut pas 
avoir  peur  de  découvrir  nos  comportements  de  base  pour  mieux  comprendre  les 
malaises qui sont engendrés dans nos cerveaux et pour rechercher plus sagement des 
synergies plutôt que des dominations écrasantes. 

Simultanément, le cerveau va prioriser la qualité des expériences vécues associées: 
positives, négatives, neutre ou indéterminée. Ce mécanisme conduit immanquablement 
à certaines alertes xénophobes lorsqu’il y a absence d’amitié. Ces craintes ne sont pas 
nécessairement haineuses, mais, hélas, de toute manière plus ou moins pénalisantes, 
voire offensantes, pour ceux qui en sont victimes. 

Heureusement, le comportement, lui,  peut se remodeler par l’éducation: celle du 
respect  de  toute  forme  d’intelligence,  et  le  support  de  cette  intelligence,  en 
l’occurrence le corps et le cerveau formaté dès la naissance.  Souvent,  cette même 
éducation devra enseigner qu’il est vain d’être fier de ce que l’on est et néfaste d’en 
avoir honte. En effet, personne n’a choisi de naître tel qu’il est et là où il vit le jour. 

Pour grandir ensemble, il est indispensable de croire que chacun est par ce qu’il 
apporte à l’humanité. Il ne faut pas se fier à ce qu’il est à la naissance, voire à ce qu’il  
est devenu par le hasard de la vie. Il est indispensable de ne jamais rejeter l’autre pour 
ce qu’il est, même si ce qu’il fait est contestable dans certains points de vue. 

51



L’éducation  apporte  plus  qu’un  enseignement  d’un  comportement  communément 
admis au sein d’une société. Elle peut enrichir la classification du cerveau. C'est un 
peu comme si elle apprenait au cerveau que le dictionnaire ne se résume pas à l’ordre 
alphabétique de la première lettre de «Ah, Bon…, Zut!», mais à une suite de lettres qui  
enrichissent  et  affinent  ainsi  le  savoir.  C’est  comme  le  visage  qui  n’est  pas  une 
émoticône de trois traits, mais un ensemble de muscles qui le façonnent et trahissent 
souvent l’âme sous-jacente.

4.6- 4.6- ReconnaissanceReconnaissance  
comportementalecomportementale

Il  n’y  a  pas  que  l’apparence  qui  «catégorise»  à  première  vue  un  humain.  Son 
comportement,  ses  gestes,  son  langage…  le  trahissent  quand  ce  n’est  pas 
volontairement qu’il veut se démarquer. 

Ainsi, pour les salutations, par exemple, le non-respect des coutumes locales peut 
être considéré comme marque d’hostilité, même si celui qui l’a fait croyait exécuter un 
signe  de  paix.  Au  contraire,  le  choix  d’une  salutation  adéquate  peut  indiquer 
l’appartenance à une certaine classe sociale. Enfin, certains saluts peuvent servir à 
indiquer l’appartenance éventuellement secrète à un clan, une secte… 

En  règle  générale,  toute  la  courtoisie  indique  l’appartenance  à  un  clan,  et  pas 
seulement  les  salutations.  Les  codes  peuvent  énormément  varier  d’une  tradition 
culturelle à l’autre. Ce qui est «positif» pour l’un peut être «négatif» chez l’autre. Par 
exemple, regarder quelqu’un dans les yeux en saluant peut être considéré comme de 
l’arrogance pour l’un,  et,  en même temps,  ne pas  regarder  peut  être  ressenti  par 
l’autre comme de la fourberie. Quant aux poignées de main, que d’impairs possibles. 
Faut-il tendre la main gauche ou la droite, faut-il chaleureusement secouer les mains, 
se contenter de les prendre fermement, ou de les effleurer, voire refuser le contact et 
ne saluer qu’à distance…? 

Tant  de  cultures  ont  développé  leurs  codes  de  conduite,  l’ont  assimilé  parfois 
pendant des générations… Or, les codes comportementaux, la «culture» ou la tradition 
sont souvent édictés par la géologie du territoire des premiers clans dominants. Ces 
codes obéissent à des besoins de survie, probablement souvent plus en faveur de ces 
clans dominants, mais surtout sont au départ des paris, l’art de l’intelligence humaine 
d’extrapoler. Il en découle que ses choix sont souvent «hasardeux», tout comme les 
messages mutants tissés dans l’ADN. Au cours du temps, ne survivent que les règles 
qui ont réussi à s’adapter et à donner l’impression d’une amélioration. Encore une fois, 
là aussi, le respect de toute forme d’intelligence… 

En pensant à l’importance que prend la culture dans chaque cerveau, peut-être alors 
que  la  meilleure  règle  pour  s’inviter  quelque  part  est  d’essayer  visiblement  de 
commencer par respecter les coutumes de l’hôte. Ce dernier, dans ce cas, se montrera 
en général plus accueillant, et donc plus ouvert et enclin à découvrir d’autres horizons 

52



de  pensées.  Et,  puisque  l’effort  serait  volontairement  visible,  les  maladresses  et 
malentendus seraient mieux acceptés.

4.7- 4.7- La Toile et l’IALa Toile et l’IA
Jusqu’à  l’avènement  du  Web  et  des  univers  virtuels,  ces  espaces  se  sont  faits 

exclusivement  par  l’occupation  territoriale  du  nid  familial  aux  tribus  jusqu’aux 
communautés  d’États.  Entre  ces  deux  extrêmes  se  sont  développées  de  grandes 
communautés philosophiques,  politiques,  religieuses ou économiques.  Ces prises de 
possession de territoires de chasse et d’abris sont le fruit de l’instinct de domination 
qui habite chaque être vivant.

Nous sommes rentrés dans une ère où les frontières nationales s’estompent grâce 
principalement  aux  échanges  informatiques.  C’est  une  grande  chose,  pourtant, 
l’internet est né de besoin guerrier sous les auspices du DARPA (Defense Advanced 
Research Projects Agency).  Aujourd’hui,  le  réseau sert  une autre forme de guerre: 
propagandes, désinformations, indiscrétions, embrigadement… Si nous voulons que ce 
merveilleux outil ne soit pas monopolisé pour perpétrer la haine et inciter à la violence, 
quelle qu’elle soit. Il est donc opportun d’y semer les fleurs de la synergie constructive 
plutôt que de parsemer les fruits de la discorde, et, par la même occasion, de créer un 
rassemblement de pionniers hôdons sur la Toile.

D’autre part, la naissance de l’IA peut être un avantage. En effet, si l’IA est créée 
uniquement  dans  un  but  d’acquisition  de  savoir,  sans  manipulation  statistique 
attribuant des importances à tel ou tel acquis, et si elle est dépourvue d’émotivité, elle 
peut être très utile. Elle peut l’être lors de la recherche de consensus difficiles.

4.8- 4.8- L’éducationL’éducation
Du point de vue hôdon, la vie en société, et même certains aspects d’hygiène et de 

santé personnelle, passe par l’éducation. Il ne faut pas que la scolarisation devienne 
uniquement  l’antichambre  d’un  enseignement  professionnel  en  reléguant 
l’apprentissage qui  a  pour  but  d’enrichir  l’être  et  d’améliorer  les  rapports  avec la 
nature et la société. Et, comme il s’agit de deux choses distinctes, quoique toutes les 
deux utiles, et il serait peut-être sage de bien séparer.

On peut demander certains niveaux d’expertise à un professionnel. Cependant, l’art 
de vivre ne devrait pas être soumis à cette course. Le but n’est pas d’exceller dans un 
domaine précis, mais d’être bien dans sa peau et sa tête au sein d’une communauté 
harmonieuse. Dans cette communauté, le respect de toute forme d’intelligence serait 
la loi primordiale.

53



Il  ne faut pas que l’école serve à séparer des «élites» qui n’ont rien à voir avec 
l’«expertise», mais seulement à privilégier certaines classes sociales. Il ne faut pas non 
plus que l’éducation bascule dans une sorte de garderie où l’enfant et le jeune adulte 
n’apprennent même plus à se découvrir, se dépasser et vivre en synergie avec autrui.

Puisque l’école serait  un lieu où l’on apprend à vivre et  à  grandir  ensemble en 
prenant soin des autres et de la planète et en se sentant à l’aise, serein, voire heureux, 
dans cet univers. Il faudrait en faire un lieu de vie sept jours sur sept pour les enfants 
et adolescents, une sorte de fusion entre l’école traditionnelle et le scoutisme. Cela 
implique l’existence en son sein de deux groupes d’enseignants, chacun ayant un rôle 
distinct : 

    • L’enseignement des connaissances de base qui contribuent à la vie sociale, la 
compréhension  de  l’environnement,  certaines  maîtrises  d’activités  utiles  à  la 
communauté… 

    • L’enseignement de la synergie et la maîtrise de son être. Ce dernier exercice 
impose  aussi  la  notion  de  l’effort  pour  vaincre  une  difficulté.  Tout  le  talent  de 
l’enseignant sera de trouver le juste milieu en ne mettant pas la barre ni trop haute ni 
trop  basse.  Le  premier  cas  entraîne  le  découragement  et  l’abandon,  le  second  le 
manque d’entraînement à affronter des difficultés.

L’enseignement des connaissances de base serait proche de celui réalisé aujourd’hui, 
avec au moins ces deux piliers fondamentaux : 

    • Apprentissage et maîtrise du langage: la langue véhiculaire de l’endroit où l’on 
vit,  puis  deux  langues  au  choix  pour  apprendre  d’autres  formes  de  pensées.  On 
pourrait inclure la langue des signes, un espéranto… La lecture d’œuvres littéraires 
(romans, poésies, pièces de théâtre…) constitue une excellente façon d’améliorer sa 
maîtrise  d’une  langue.  Elle  représente  également  un  exercice  d’apprentissage  du 
respect d’autrui, qui débute par l’art d’écouter attentivement, sans intervenir. L’art de 
résumer consiste à extraire sans interprétation l’âme de l’œuvre, de son auteur et de 
son contexte culturel et événementiel. 

    • Apprentissage des mathématiques élémentaires incluant des bases de la théorie 
des  ensembles.  Cet  apprentissage  vise  à  maîtriser  des  notions  de  catégorisation 
applicables à la vie active (p. ex., le classement alphabétique dans les dictionnaires) et 
à la psychologie (p. ex., les extrapolations et amalgames spontanés). 

En plus de ces deux connaissances fondamentales, il est utile d’apprendre aussi les 
bases de la physique pour former l’esprit d’observation et de déduction expérimentale. 
Il faut pour cela éviter de tout ramener trop vite aux mathématiques, qui sont un outil 
spécialisé pour aider le physicien à valider ses théories, mais qui ne remplacent pas 
l’étude des phénomènes, de leurs causes et conséquences. 

On doit enseigner la notion de l’incertitude de la mesure, car la vérité n’est jamais 
absolue, et la science est aussi une école d’humilité. Les jeunes enfants peuvent faire 
de petits exercices de mesure de surface, de poids… pour comprendre cette notion. 

54



Évidemment, l’étude de la nature inclut la géologie, la biologie, l’écologie… Et dans 
l’étude de la biologie,  il  peut être intéressant de montrer combien Dame Nature a 
privilégié les différences sexuelles même à l’intérieur d’un calice floral. Chaque être 
humain, comme chaque être vivant, a un rôle à jouer sans honte ni orgueil. Quant à 
l’écologie,  c’est  une  science  aussi  sérieuse  que  la  biologie  et  non  une  idéologie 
politicienne.

Pour répondre aux exigences émergentes de la société en constante évolution, il 
peut être nécessaire de revoir l’enseignement de la synergie dans la vie en commun. 
Cela  imposerait  des  cours  en  « présenciel »  sans  accès  à  la  Toile  pour  compenser 
l’omniprésence  incontrôlée  des  cyberréseaux  sociaux.  Ensuite,  il  faudra  passer 
obligatoirement  par  la  connaissance  et  l’acceptation  de  soi  afin  d’être  capable  de 
respecter la différence chez autrui. Il faut savoir être ni fier ni honteux de ce que l’on 
est  et,  à  partir  de cet  état  de fait,  construire avec les autres.  Il  peut être bon de 
s’inspirer  des  méthodes  du  scoutisme  et  de  ne  pas  impliquer  les  enseignants  des 
connaissances de base, afin de les laisser maîtres de leur domaine sans se disperser. 
On pourrait, par exemple, proposer que les élèves de cette école portent un uniforme. 
Les jeunes aiment souvent porter l’uniforme de leur idéal. Cet uniforme ne serait pas 
obligatoirement très visible, car l’un des buts, oubliés, de l’uniforme scolaire était de 
ne pas créer de différence sociale entre les écoliers. Il n’y aurait pas de différences 
entre les pauvres et les riches, les parents de certains milieux humbles dans tous les 
sens du terme par rapport à d’autres plus aisés ou plus snobs. 

Mieux ! Cela participerait à une meilleure répartition dans l’esprit de Hôdo de la 
distribution  des  ressources.  Puisque  l’école  est  obligatoire  et  «gratuite»,  il  semble 
logique que l’aide financière de l’état ne s’adressant qu’à certaines catégories sociales, 
soit remplacée par un autre système. Pour tous, et de manière strictement identique, 
les  fournitures  scolaires,  cartable,  uniforme,  etc.,  seraient  vendues  ou  données 
UNIQUEMENT par l’école à la place de toute aide financière. Ces produits pourraient 
être  le  fruit  de  coopératives  de  produits  les  plus  locaux  possibles.  Toujours  dans 
l’optique  de  la  synergie,  on  apprendrait  la  discipline  de  groupe,  non  comme  un 
«carcan»,  mais  comme  un  moyen  de  grandir  ensemble.  La  compréhension 
psychologique  de  la  discipline  doit  être  considérée  comme  outil 
d’autoperfectionnement. C’est aussi une école de l’apprentissage de la sécurité de soi 
et d’autrui. Certains de ces entraînements pourraient conduire à l’apprentissage du 
Code de la route à l’usage des piétons et des usagers des deux roues. Cela pourrait 
aussi  donner  des  formations  régulièrement  répétées  de  secourisme  et  de 
comportement en cas d’incendie et autres accidents requérant une grande maîtrise de 
soi. On pourrait aussi en profiter pour enseigner un art martial dont le but n’est pas de 
se battre, mais de garder son sang-froid dans des contextes agressifs. Cela permet de 
non  seulement  pouvoir  se  défendre,  mais  aussi  protéger  des  plus  faibles  ou  des 
victimes. Il  est sûr que si nombre de femmes, et même nombre d’hommes timides, 
savaient parer à une gifle, beaucoup de rapports crispés gagneraient en sérénité.

55



L’apprentissage de la santé, de l’hygiène, du sport, ainsi que celui des arts musicaux, 
graphiques,  théâtraux,  etc.,  pourrait  être  enseigné  par  l’un  des  deux  types 
d’enseignement.

56



5- 5- LLAA  MONNAIEMONNAIE  
UNIVERSELLEUNIVERSELLE

Une monnaie universelle aurait pour étalon l’énergie pure mesurée, par exemple par 
le joule. Cette monnaie aurait trois avantages:

• Maîtriser le gâchis «écologique» 
• Ne pas être soumis aux monopoles économiques 
• Assurer à tous les citoyens de la Terre le même revenu pour tout travail 

effectué, dont le minimum:  rester en vie, c’est à dire la «rétribution de 
Gaïa». 

Puisque cela implique un système d’étalonnage indépendant de toute spéculation, 
entre pays et groupes de nations, ce système serait sous le contrôle d’un organisme 
mondial, tel que le Bureau international des poids et mesures (BIPM).

Lorsque les mesures furent étalonnées, il y eut, paraît-il, un rejet des commerçants. 
Utiliser des poids, des longueurs, des volumes «normalisés» les laissait perplexes. On 
peut imaginer qu’il en sera de même avec la monnaie qui, pourtant, fut à son origine 
«étalonnée». L’or a souvent servi d’étalon, car la monnaie était en quelque sorte un 
troc facilement transportable. L’or n’est d’ailleurs pas le seul étalon. Par exemple, dans 
la  province  du  Shaba  (Katanga)  dans  la  République  Démocratique  du  Congo,  la 
«croisette» était aussi une monnaie «normalisée», mais sur le cuivre. 

La  monnaie  ne  représentait  pas  des  unités  physiques  comme le  kilo,  le  litre,  le 
mètre, la coudée, la seconde… En effet, le troc introduisait en même temps que les 
objets physiques ou virtuels échangés des notions «d’effort» d’obtention de ces objets. 
Par exemple, la rareté engendre la fameuse loi de «l’offre et de la demande», loi qui ne 
s’accommode pas de «normes». Même l’or qui sert d’étalon peut être soumis à cette 
loi, ce qui, évidemment, pénaliserait les terres qui en sont dépourvues. 

Pourtant,  tout  est  énergie  et  tout  travail  obéit  aux  lois  de  la  thermodynamique. 
Normaliser au moins cet aspect semble imparable si l’on veut plus de justice et de 
maîtrise écologique. En effet, l’énergie est déjà en soi la «monnaie» de l’Univers.

Quels seraient les avantages d’une telle monnaie étalonnée sur l’énergie? 

5.1- 5.1- La maîtrise écologique La maîtrise écologique 
Maîtriser l’énergie de bout en bout devrait  être un «idéal» écologique. En effet, 

maîtriser la consommation d’énergie lors de la production de bien-être vitale ou non 
permettrait  d’éviter aux moins deux problèmes de notre société de «consumation». 

57



Cela  permettrait  de  contrôler  d’une  part  l’exploitation  des  ressources  difficilement 
renouvelables, et d’autre part, la production de déchet de combustion tel que l’excès 
de CO2. 

On ne peut vivre pour la consommation alimentée par et pour la production, cela a 
un  coût  énergétique  que  personne  ne  relève  et  qui  a  un  effet  auto-alimentation 
difficilement  contrôlable.  C’est  là  qu’est  la  dépense  de  la  planète.  Il  faut  donc 
apprendre à fabriquer pour durer, ce qui est diamétralement opposé à l’esprit actuel de 
la consommation.

L’intérêt  d’une  monnaie  basée  sur  la  notion  d’énergie  est  qu’elle  est  propice  à 
représenter  le  véritable  travail  fourni  lors  de  la  production  de  biens  (de 
«consommation» ou non). 

La fabrication d’un objet est une succession de travaux ayant un prix énergétique: 
extraction de matières premières, affinage, alliage, mises en forme… jusqu’à son usage 
final. Et ensuite, le recyclage procède presque de la même manière, sauf que cette fois, 
le «minerai» n’est pas extrait du sol, mais récupéré des «déchets». Il faut noter que la  
notion  de  recyclage  occulte  souvent  le  fait  qu’il  y  a  malgré  tout  consommation 
d’énergie pour récupérer ce qui peut être réutilisé. Ce détail ne doit pas être passé 
sous silence comme s’il  s’agissait  d’un mensonge par omission pour «rassurer» les 
âmes candides quant à leur comportement écologique. 

Dans  tous  les  cas,  il  faut  tenir  compte  de  la  dépense  énergétique  de  tous les 
transports, de tous les stockages, et ne pas oublier d’additionner toutes les activités 
humaines dédiées à chacune de ces actions.

Le rendement au sens de la physique serait indirectement récompensé. En effet, 
toute  créativité  permettant  de  produire  à  moindre  coût  énergétique  serait 
automatiquement  répercutée  par  une  monnaie-énergie.  Un  tel  système inciterait  à 
réduire les dépenses de production et à produire plus à moindre coût. Il ne faut pas 
confondre ce rendement au sens de la physique avec celui du travail, qui a une notion 
de productivité dans le temps. D’ailleurs, ce rendement «industriel» s’apparenterait 
plus à un calcul de puissance, toujours au sens de la physique, c’est-à-dire de travailler 
plus vite. Dans quel but? Produire plus pour consommer plus? 

S’il existait un système écologique non dicté par une idéologie, mais résultant de 
l’observation  des  lois  de  l’univers,  le  slogan  « travailler  plus  pour  gagner  plus  de 
pouvoir  d’achat » devrait  disparaître.  En effet,  ce slogan devrait  devenir  «travailler 
mieux pour dépenser moins». 

En revanche, il faut toujours tenir compte d’une notion incalculable par l’énergie 
seule, et introduire une nouvelle notion de «négociation». Cette notion ferait intervenir 
des  qualités  difficilement  représentables  par  la  seule  énergie  déjà  dépensée  ou 
échangée. En effet, l’art qui résiste à l’usure du temps, qui apporte des conforts à 
l’âme,  économisera de l’énergie dans le futur.  Et  le  chercheur,  même fondamental, 
apportera peut-être des solutions géniales pour mieux utiliser l’énergie dans un futur 
peut-être lointain. La qualité manuelle ou intellectuelle continuera à avoir son prix et 

58



ceux qui la développent mériteront plus que jamais une récompense, même si elle n’est 
pas physiquement mesurable.

Les coûts des différentes phases d’un produit, sa création, son perfectionnement, sa 
maintenance, son recyclage, etc., devraient être aussi mesurés avec précision. Cela 
permettrait  d’évaluer  l’intérêt  à  choisir  certaines  orientations  plus  sages,  qui 
pourraient même conduire à l’abandon d’un projet qui s’avérerait plus coûteux que la 
création d’un nouveau.

La maintenance est trop souvent oubliée au moment de l’acquisition d’un bien. Tous 
les objets vieillissent d’une manière ou d’une autre, par la rouille, la décomposition…

Il n’y aurait pas ainsi de vogues «écologiques» pouvant se développer autour de 
concepts  omettant  certaines  «dépenses».  Il  faudrait  considérer  le  recyclage  des 
matériaux  sous  un  jour  différent  et  ne  pas  ignorer  les  coûts  de  production  et  de 
stockage  de  l’électricité  lorsqu’on  met  l’accent  sur  son  caractère  prétendument 
écologique. 

Inclus dans le cycle de vie et souvent ignorée, il y a le stockage. En effet, tout ce qui  
doit  être  conservé  pendant  un  certain  temps  requiert  très  souvent  de  l’énergie. 
Certains de ces produits, comme les denrées alimentaires, requièrent même parfois de 
très basses températures… et donc, encore une fois, énergie, énergie, énergie…  Sans 
oublier  qu’il  est  souvent  nécessaire  aussi  de  conserver  de  l’énergie  en  réserve 
aisément accessible.

On parle souvent du prix de la rareté de certains matériaux. Il est toujours spéculatif 
et  pourtant,  lui  aussi  peut  être  quantifié  de  manière  rigoureusement  scientifique, 
même au niveau de sa structure nucléaire. Plus un noyau a coûté énergétiquement 
cher pour exister, plus il est rare. 

Quant  aux  réactions  physico-chimiques  qui  ont  conduit  à  l’existence  de  certains 
éléments simples (atomes) ou complexes (molécules…), cela aussi peut être mesurable. 

Quant à la vie en soi, elle peut aussi être mesurée avec rigueur. On pourrait aussi 
utiliser une méthode analogue, biologique, pour mesurer le prix des produits agricoles. 
Ainsi,  un  animal  se  nourrissant  de  végétaux  est  une  chaîne  de  transformation 
énergétique. 

Ces  valeurs  intrinsèques  pourraient  déterminer  le  coût  écologique  des  matières 
premières et des ressources agricoles, sylvicoles, piscatoires… Ces valeurs ne seraient 
pas reversées à un quelconque propriétaire.  Elle devrait l’être à un fonds commun 
planétaire permettant de gérer le renouvellement des ressources. 

Dans un tel raisonnement, personne ne serait donc propriétaire d’un quelconque 
sous-sol ni d’ailleurs d’un être vivant, et a fortiori humain. Seul mérite salaire le travail 
pour gérer ses différentes ressources: richesses minières, aquatiques, sols cultivés ou 
non, cheptel, animaux domestiques, associés, salariés ou non… 

Dans la gestion de la planète, intervient aussi la notion d’abri défini dans la seconde 
Loi  de  Hôdo,  indispensable  pour  tout  être  vivant.  Il  s’en  suit  que  l’entretien  d’un 

59



espace  sécurisé  pour  se  reposer,  s’approvisionner  ou  travailler  a  aussi  un  coût 
énergétique, donc redevable.

5.2- 5.2- L’indépendance géopolitiqueL’indépendance géopolitique
En  tout  premier  lieu,  une  monnaie  basée  sur  l’énergie  aurait  l’avantage  de  la 

neutralité géopolitique. En effet, l’énergie est pareille et identiquement mesurée sur 
toute la planète,  indépendamment des populations qui occupent un territoire et de 
leurs alliances économiques.

L’énergie comme étalon monétaire permettrait de ne plus soumettre des populations 
à  des  dévaluations  imposées  par  des  puissances  détentrices  de  «leur  étalon» 
monétaire.  Ce  type  de  dévaluation  devrait  être  considérée  comme  un  acte 
ségrégationniste, car, derrière, se cache la dépréciation du travail humain des régions 
concernées.  C’est  d’autant  plus  grave  que  l’on  sait  combien  le  «salaire»  est  une 
marque de reconnaissance. Or, voir son pouvoir d’achat diminuer correspond à une 
sanction, d’autant plus injuste qu’elle est décidée par des puissants qui décident de la 
valeur à attribuer à une monnaie locale et indirectement à des humains. 

Cela  permettrait  aussi  de  ne  pas  rétribuer  différemment  les  humains  selon leur 
région,  autorisant,  par exemple,  de faire travailler des salariés à prix réduit  ou de 
surpayer du personnel en mission dans ce type de pays.

5.3- 5.3- Une rémunération juste  Une rémunération juste  
L’humain, comme tout être vivant, est du point de vue purement de la physique, une 

«machine» qui travaille en transformant les énergies au sein desquelles il est plongé. 
Or, vivre implique déjà en soi un travail. 
L’humain dépend de nombreux facteurs: société lui assurant sa survie en respectant 

un protocole à la fois hérité et adaptable permettant d’échanger idées et objets avec 
efficacité et sécurité; biologie résultant de millénaires de spécialisation au sein d’un 
écosystème aujourd’hui si non fragilisé, du moins perturbé. Dans tous les cas, la vie 
sous toutes ses formes et avec toutes ses manifestations n’existe que parce qu’elle gère 
des échanges énergétiques. 

Dans  tous  les  cas  de  figure,  la  «machine»  humaine  consomme  de  l’énergie. 
L’intelligence  d’être  vivant  consistera  à  trouver  de  l’énergie  consommable,  pour 
maintenir son existence et la prolonger. Mais cette  intelligence de la vie ira plus loin 
en cherchant à améliorer le rendement de l’acquisition et de l’emploi des ressources. 

Par  extension,  tout  «commerce»  de  l’homme  avec  son  environnement,  et  donc 
l’humanité  elle-même,  est  énergétique.  Une  monnaie  permettant  de  mesurer  cet 
échange  sur  une  base  énergétique  pourrait  au  moins,  par  exemple,  assurer  le 
«minimum vital» que requiert son existence. Si un salaire minimum, une assistance de 
secours, une pension de retraite doivent exister, ils devraient au moins représenter le 
métabolisme  minimum de  l’humain.  Par  métabolisme  minimum,  nous  entendons  le 
métabolisme  de  base  auquel  s’ajouteraient  ceux  qui  s’imposent  pour  un  minimum 

60



d’activité  sociale  et  sécuritaire.  Si  notre  société  ne  permet  plus  de  profiter 
spontanément des dons de la nature (énergie, abri),  il  peut paraître logique que la 
«société» compense cette perte individuelle, dont elle-même a bénéficié. En effet, par 
exemple, si la société a construit des espaces de pierre pour les besoins de l’ensemble 
de ses membres à la place d’espaces agricoles, de cueillette, de chasse…, il faudrait 
compenser cette perte. Il en est de même, si cela empêche de construire soi-même son 
abri à partir des éléments locaux. Dans chacun des derniers cas cités, c’est une juste 
réattribution  des  dons  de  l’Univers  qui,  en  fin  de  compte,  se  mesure  toujours  en 
énergie. 

Encore une fois, cette mesure, même si elle peut dépendre des climats et autres 
facteurs géologiques, serait indépendante de la géopolitique proprement dite. 

Le métabolisme d’un bébé pygmée ou celui d’un vieillard inuit ne dépend d’aucune 
considération financière, géopolitique, voire ségrégationniste.

En utilisant  la  notion d’énergie comme valeur de base dans nos échanges,  nous 
pouvons alors paraphraser dès lors la fameuse phrase «à travail égal, salaire égal» en 
«à énergies consommées égales, rétributions égales».

Ainsi,  le  métabolisme serait  la  base  idéale  pour  mesurer  le  revenu minimum et 
salarial d’un individu. Mais cela ne doit pas s’arrêter là, car la gestion d’une économie 
basée sur l’énergie devrait mener à reconsidérer le prix du travail réalisé par toute la 
chaîne de production. Le travail qui consiste à transformer ou déplacer quelque chose 
pour obtenir autre chose est très souvent le résultat de toute une chaîne de travaux 
individuels. Or, chaque membre de la chaîne en question doit être rétribué. Il s’en suit 
que le prix final d’un objet inclura cette accumulation de dépense d’énergie.

Pour mieux comprendre cette gestion, voici une illustration de ce modèle.
Un paysan produit du blé. Pour simplifier le raisonnement de l’exemple, on omet 

qu’il  a  fallu  au  préalable  avoir  des  semences,  travailler  la  terre,  fabriquer  des 
moulins… Mais ici, nous nous contentons de «cueillir» le blé à la main. Il y aurait alors 
deux lots d’énergies pour représenter le travail de l’agriculteur: l’énergie du blé en soi 
et  celle  du  récolteur.  Mais  ce  blé  n’est  pas  exploitable  directement.  Il  faut  le 
transporter au moulin, ce qui va ajouter deux paires de lots d’énergie. Sans rentrer 
dans les détails, il y aura d’une part le travail du transporteur et, d’autre part l’énergie 
du moyen de transport, puis le travail du meunier et celui du moulin. Ce blé devra être 
transformé pour être propre à la consommation, d’où deux autres paires de lots: le 
travail  transporteur  suivant  et  l’énergie  du  moyen de  transport,  puis  le  travail  du 
boulanger et l’énergie du four. On peut même imaginer que ce pain va être vendu en 
grande  surface,  d’où  une  nouvelle  collection  de  paires  d’énergies:  transporteur-
transport, magasinier-stockage… La personne qui viendra acheter ce pain devra payer 
au prorata les différentes énergies consommées. Là aussi, il y a deux lots: d’un côté, 
l’énergie de tous travailleurs, et, de l’autre, celles des machines qui se sont usées, des 
carburants brûlés, de la terre qui s’est appauvrie… 

61



Le premier lot devra rétribuer le travail humain et le second assurer la maintenance 
des machines dont la plus importante de toutes: la Terre. Ce dernier lot serait géré par 
une sorte de Banque Écologique Mondiale. 

Avec cette petite illustration, on veut montrer la notion de paires de dépenses: celles 
effectuées par l’humain, et celles engendrées par l’utilisation d’outils et d’autres êtres 
vivants. Ces derniers requièrent soins et alimentation, c’est-à-dire de nouveaux apports 
d’énergies, même en tant que matière inerte. 

Ainsi,  si  le  producteur  a  dépensé  20  joules  d’énergie  personnelle  et  20  joules 
d’énergie  non  personnelle  (autres  hommes,  machines,  matières  premières…),  le 
consommateur devra lui payer 40 joules. En fin de transaction, le consommateur aura 
perdu 40 joules et le producteur n’aura reçu que 20 joules. 

Cela aura pour conséquence que plus les dépenses seront élevées, plus l’acquéreur 
se tournera vers un système plus économique, donc avec un meilleur rendement. Un 
travailleur  qui  produirait  un  produit  plus  cher  à  qualités  égales  par  manque 
d’optimisation se verrait pénalisé comme dans les systèmes actuels de concurrence, 
mais cette fois-ci, énergétiquement mesuré. 

On voit ici le grand écart avec nos systèmes actuels de rémunération. Il n’y a pas 
d’enrichissement  possible  par  le  travail  en  soi!  En  effet,  cette  rétribution  ne 
correspond qu’à la perte d’énergie du travailleur. Il faudra donc trouver autre chose 
pour,  par  exemple,  récompenser  la  qualité  d’un  travail,  éventuellement  purement 
intellectuel.  Sinon,  il  y  aurait  même un  risque  d’appauvrissement  de  celui  qui  ne 
dépend que du travail physique des autres, sans apporter de valeur ajoutée. On serait 
donc,  en  résumé,  devant  une  sorte  de  salaire  minimum  dynamique  et  universel 
assurant la vie d’un humain. 

Il faut préciser et insister sur le fait que cet exemple ne sert qu’à montrer les flux 
d’énergie du producteur au consommateur qui se décomposent systématiquement en 
deux parts. Malgré les omissions faites pour faciliter la démonstration de l’implication 
d’une telle économie basée sur l’énergie, on peut se rendre compte qu’elle ne serait 
jamais juste à 100%. En effet, il faudra sans cesse par la suite des réajustements pour 
tenir  compte  de  tel  ou  tel  flux  d’énergie  oublié  ou  mal  évalué  dans  les  mesures 
précédentes. Mais, surtout, il reste en réalité une troisième part qui échappe, du moins 
actuellement, aux mesures physiques de l’énergie.

Cette troisième part comprendrait les gains d’énergie conséquents d’une créativité, 
d’une  qualité  artisanale  ou  d’une  main-d’œuvre  professionnelle,  de  la  gestion 
d’équipes, et même des risques encourus et parfois subis, etc.

Dans l’esprit de ménager les efforts, le besoin d’économiser s’impose comme une 
solution incontournable. Et, qui dit «économie», implique presque toujours «capital». 

La principale vertu du capital est précisément de faire des réserves pour les coups 
durs. C’est le cactus qui stocke l’eau pour résister aux sécheresses, il en est de même 
pour  le  chameau,  le  randonneur  qui  prend  sa  gourde…  Mais  évidemment,  il  y  a 

62



toujours ceux qui pillent les étals pour se faire des réserves inutiles, quitte à priver les 
autres… Ce n’est pas un argument pour bannir la notion de capital. 

Au contraire, peut-être serait-il aussi temps de changer complètement la vision du 
crédit et de repenser à l’utilité de l’épargne et de ce que cela implique. En effet, aucun 
système physique ou biologique ne vit à crédit. Et jusqu’à présent, aucun physicien n’a 
démontré que l’on pouvait créer de l’énergie. Pour produire un travail, il faut puiser 
l’énergie dans des ressources disponibles. 

Le capital est incontournable en physique, c’est l’énergie potentielle.
Cette  énergie  est  présente  partout,  et  elle  l’est  aussi  en  biologie.  Or,  l’emprunt 

n’existe pas en biologie: un être vivant ne peut jamais consommer plus que ce qu’il a, 
sinon, il meurt. Il faut donc épargner et mettre en réserve des aliments ou matériaux 
pour plus tard. 

Mais, l’épargne n’est pas gratuite en soi. D’où la recherche de moyens de stockage 
adapté. Certains s’orienteront vers des ressources fiables et inaltérables dans le temps, 
comme l’or, ne demandant pratiquement pas d’énergie de maintenance. Mais l’or n’est 
pas rapidement exploitable pour n’importe quel travail qui dans la majeure partie du 
temps doit se réaliser dans un délai relativement court. En biologie, le stockage se fait 
sous  forme  d’éléments  facilement  exploitables,  généralement  sous  la  forme  de 
glucides, éventuellement dans des «organes de réserve» appropriés. Mais au-delà, il 
faut souvent maintenir des structures externes, à commencer par les abris contre des 
prédateurs ou pour supporter les intempéries. Il faudra aussi très souvent gérer des 
réserves alimentaires pour éviter de se fatiguer à dépenser trop d’énergie ou risquer 
de ne plus avoir de renouvellement automatique… Tout cela impose des réparations, de 
la maintenance.

Nous sommes toujours soumis dans la flèche du temps à l’entropie génératrice de 
désordre.

Cette situation va créer un phénomène de rétroaction sur le capital: plus il y a de 
capital, plus les dépenses pour le conserver vont s’accroître. 

Le capitalisme «hypertrophié» est peut-être une maladie psychique, une sorte de 
dépendance par peur de manquer aux moindres bienfaits que le capital déjà acquit a 
permis de réaliser tant de «rêves». C’est peut-être plus une maladie de gourmandise 
ou une forme de boulimie qu’une sorte de rapacité prédatrice. C’est peut-être tout 
compte fait une manifestation de la volonté de domination qui sommeille en chacun de 
nous. 

Quoi  qu’il  en  soit,  ce  capital  n’est  pas  que  le  mal  personnifié  et  n’est  pas 
nécessairement  un  trésor  réservé  exclusivement  à  un  individu  avare  ou  un  clan 
autarcique. À l’instar de la reine chez les insectes sociaux, il  n’est pas rare que le 
capitaliste alimente souvent une «colonie» plus ou moins importante. Certes, on peut 
lui reprocher sans doute de ne pas assister d’autres fourmilières ou d’exploiter des 
insectes ouvriers. 

Le capital  peut grossir souvent par la chance,  mais tout aussi  grâce à plusieurs 
formes de courage, comme la persévérance, l’audace, etc. Alors, faut-il répartir cette 
«chance» pour aider ceux qui n’en ont pas? Faut-il  déshabiller Pierre pour habiller 

63



Paul? Ce type de répartition n’apporterait probablement aucun résultat bénéfique. En 
effet, il y aurait à peu près 3 milliards de personnes recensées comme pauvres, qui, la  
plupart du temps, n’ont même pas accès à de l’eau salubre. Même si la personne la 
plus  riche  au  monde  a  une  fortune  de  plus  de  300  milliards  de  dollars,  cela  ne 
représenterait que 100 dollars donnés à ces pauvres. Et encore, donné en une seule et  
unique fois, car le milliardaire en question n’aurait plus rien. 

Si l’on veut tendre la main à tous ceux qui sont en difficulté, il vaut mieux distribuer 
un revenu universel à l’abri de toute spéculation, même si certains se contentent de 
s’endormir  dessus.  Et  si  l’on  perd  tout  d’un  coup?  L’individu  sera  rapidement 
naturellement  renfloué,  car  cette  manne est  permanente  et  indépendante  de  toute 
spéculation  financière.  De plus,  avec  une monnaie  mesurant  vraiment  l’énergie,  le 
perdant ne se retrouvera sûrement pas endetté. Seulement, il n’aurait plus rien pour 
dépenser et ne pourrait troquer que son travail. Pourtant, là, un capital de secours 
peut être indispensable à maintenir. Un tel capital de prévoyance en cas de situation 
d’urgence  devrait  être  collectif  et  ajusté  selon  les  besoins  par  une  contribution 
collective. Cette imposition ne devrait servir qu’à maintenir les structures partagées 
par des communautés, et non à maintenir une fausse redistribution qui est en réalité 
purement politique. 

5.4- 5.4- Le revenu universelLe revenu universel
La notion d’aides de solidarité pourrait  être aussi  à revoir sous la lumière de la 

monnaie-énergie. 
En effet, au lieu de se perdre en calculs complexes qui peuvent être malgré tout 

injustes,  car  incapable  de  prendre  en  compte  tous  les  cas  particuliers,  il  serait 
préférable de donner à chaque humain une sorte de droit à la vie depuis la naissance 
jusqu’à la mort. De l’énergie, nous en recevons à chaque instant notre part donnée 
essentiellement, directement ou indirectement, par le Soleil et la gravitation, et cela 
bien avant la notion de monnaie et de finance, à l’instar de tous les êtres vivants et de 
toute  l’humanité  qui  a  précédé nos «grandes» civilisations,  sans omettre  celles  du 
commerce, du grand capital et de la course à la consommation. Il est évident que cela 
ne fera pas disparaître les besoins d’assistance, car personne n’est à l’abri d’incident 
grave, mais cela améliorerait les flux d’échanges tellement opacifiés par l’absence de 
mesures fiables adaptées à chaque besoin.

Dans la foulée, un revenu universel, manne du ciel, devrait pouvoir faire disparaître 
toutes les notions d’aide récurrente, puisque tout le monde les recevrait. Ce serait une 
sorte de «don» à la vie depuis la naissance jusqu’à la mort, planétaire et identique, 
pour tous. Un «don» et non un «droit», car nous n’avons aucun droit sur l’Univers. 

Cette manne du ciel serait bienvenue en milieu urbain, compensant l’absence de 
nature pour se nourrir et s’abriter par soi-même ou presque, car l’humain a besoin au 
moins  d’une  petite  communauté  pour  survivre.  Dans  notre  monde  moderne,  cela 
contribuerait,  par  exemple,  d'office  aux  études  à  partir  de  la  maternelle  jusqu'aux 

64



divers perfectionnements professionnels;  cela assurerait un salaire minimum jamais 
soumis  aux  fluctuations  de  l'économie  et  du  marché;  cela  assurerait  la  vie  des 
personnes âgées qui n’ont plus assez de ressources internes pour travailler. 

La manne de Gaïa pourrait aussi payer la personne au foyer pour porter l’enfant à 
venir en toute sérénité, protéger sa venue dans notre monde, le nourrir et lui donner 
les premiers enseignements qui feront de lui un être humain? Pourquoi ces talents ont-
ils été relégués dans les oubliettes?

Et si tout le monde reçoit une «manne du ciel», est-ce que cela ne serait pas propice 
à la paresse? 

Tout  d’abord,  il  faut  s’entendre  sur  la  notion  de  «paresse»,  qui  peut  être  une 
maladie, une forme d’abus, ou une marque d’intelligence… 

Normalement,  toute  malade  mériterait  cette  manne,  car  l’énergie  solaire  ou 
gravitationnelle ne fait aucune discrimination sur l’état de santé physique ou psychique 
des bénéficiaires. 

Certes,  la  paresse  n’est  pas  qu’une  «maladie».  L’intelligence  de  la  vie  pousse  à 
inventer les solutions qui permettent de se fatiguer le moins possible, tout en récoltant 
au  moins  autant  de  bénéfices.  C’est  pourquoi  on  crée  des  machines  ou  exploite 
d’autres êtres vivants. Il y a donc une tendance naturelle, saine et logique à vouloir  
paresser. 

Le problème peut surgir ailleurs. Il est relationnel. Le cas extrême serait lorsqu’un 
conflit  survient entre des individus qui ont l’impression d’être indûment privés des 
résultats de leurs efforts et ceux qui semblent ne rien donner en retour pour ce qu’ils  
reçoivent. 

Cette manne éviterait l’assistanat offert par une société pour que quelqu’un sorte 
d’une  difficulté  quand  elle  est  provisoire  ou  survive  décemment  quand  elle  est 
définitive.  Mais il  arrive que cette assistance n’ait  pas les bienfaits  psychologiques 
attendus. Pire, la personne assistée peut assimiler cette aide à un dû sans ressentir la 
moindre reconnaissance ni le moindre besoin à reprendre un rôle actif dans la société 
qui l’aide. Ce type de paresse ne serait plus supportée par la société, mais permise par 
l’énergie universelle sans frustrer qui que ce soit. 

Et puisque l’on parle d’une manne du ciel, pourquoi ne pas suggérer aussi la manne 
de la Terre? La Terre n’appartient en soi à personne. C’est ce qu’on y fait qui gagne de 
la valeur en fonction de l’énergie qu’on y a consacrée. Une terre agraire ne gagne de 
valeur que par le travail de l’agriculteur, les ressources minières ne gagnent que parce 
qu’elles ont été extraites… L’espace physique n’a de valeur que parce qu’il est protégé 
d’une manière ou d’une autre contre les intempéries ou contre les invasions de toute 
espèce.  Peut-être  qu’un  jour,  on  pourrait  considérer  la  Terre  comme  étant 
équitablement partageable, de la naissance à la mort. Chacun aura droit à un lopin, un 
autre sera réservé pour la vie en communauté, et un troisième restera intouchable, au 
service de la Terre elle-même. Serait-ce l’occasion de découvrir une nouvelle forme de 
synergie? Puisque tout le monde serait en «sécurité minimum», il pourrait contribuer 

65



«bénévolement»  aux  œuvres  et  services  communs:  santé,  éducation,  recherche, 
sécurité, transport… Si l’humain a besoin de repos et de sérénité, il a souvent besoin 
d’agir, ne fût-ce que pour le plaisir personnel de se savoir utile à sa communauté. 

66


	Le Parti Hôdo
	1- La charte de Hodo
	Loi 1: Le devoir de respecter toute forme d’intelligence et ses supports
	Loi 2: Le droit à la fuite et à l’abri
	Loi 3: La synergie par le consensus ou le hasard
	Trois lois? Pas plus?
	Le mot de la fin

	2- Le respect de l’intelligence
	2.1- La science, flambeau de la vérité?
	2.2- L’esprit de corps
	2.3- La dominance
	2.4- Le bien et le mal
	2.5- La méchanceté
	2.6- La colère
	2.7- Être médiateur-modérateur
	2.8- L’amour
	2.9- La libre pensée
	2.10- L’implication personnelle
	2.11- Jongler entre les extrêmes
	2.12- L’esprit hôdon
	2.13- Hôdo, un parti politique?

	3- En toute sérénité
	3.1- L’hostilité détournée
	3.2- Havre de paix
	3.3- La sphère intime
	3.4- Le clan familial
	3.5- Associations de projets
	3.6- Contrats et ruptures
	3.7- Le divorce
	3.8- Les grands domaines
	3.9- Une Organisation des Nations Unies hodonne?

	4- L’art de la synergie
	4.1- Le groupe de travail
	4.2- La parité
	4.3- La discriminations
	4.4- Les uniformes
	4.5- Les uniformes hérités
	4.6- Reconnaissance comportementale
	4.7- La Toile et l’IA
	4.8- L’éducation

	5- La monnaie universelle
	5.1- La maîtrise écologique
	5.2- L’indépendance géopolitique
	5.3- Une rémunération juste
	5.4- Le revenu universel


